GOVERNMENT OF INDIA

ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

## CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

call No. 508.351/Dut/Gre

D.G.A. 79

V. 2

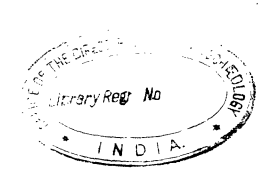


|     |  | · |
|-----|--|---|
|     |  |   |
| *** |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  | • |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |

## MISSION SCIENTIFIQUE

## LA HAUTE ASIE

4890-4895





CHARTRES. - IMPRIMERIF DURAND, RUE FULBERT.

#### J.-L. DUTREUIL DE RHINS

## MISSION SCIENTIFIQUE

DAY

# LA HAUTE ASIE

1890-1895

DEUXIÈME PARTIE

### LE TURKESTAN ET LE TIBET

ÉTUDE ETHNOGRAPHIQUE ET SOCIOLOGIQUE

PAR

F. GRENARD

PUBLIÉ SOUS LES AUSPICES DU MINISTÈRE DE L'INSTRUCTION PUBLIQUE ET DES BEAUX-ARTS (Comite des Travaux historiques et scientifiques. — Section de Géographie historique et descriptive)

508.351 Dut/Cone

#### PARIS

ERNEST LEROUN, ÉDITEUR 28, RUE BONAPARTE, 28

1898

C 380-128 dos

751.5 ha / Gac M le Dr E.-T. Hany de l'Institut, secrétaire de la section de Géographie historique et descriptive du Comité des Travaux historiques et scientifiques a suivi cette publication en qualité de Commissaire responsable.

#### MISSION SCIENTIFIQUE

## DANS LA HAUTE ASIE

#### LE TURKESTAN CHINOIS ET SES HABITANTS

#### CHAPITRE PREMIER

PRÉAMBULE. — DESCRIPTION GENÉRALE DU PAYS.

Je me propose, dans les pages qui suivent, de réunir méthodiquement les notes que Dutreuil de Rhins et moi avons prises pendant vingt mois de séjour dans le Turkestan chinois sur les caractères ethniques, les mœurs et coutumes, la vie sociale et économique, l'état politique de cette région. Quoique je me sois attaché avant tout à décrire le présent et à exposer ce que par u de pres propres yeux ou ce que je tiens de témoin poledaire de de de come pendant, je ne me suis pas abstenu de faire quelques investigations dans l'histoire, même très ancienne, du pays, car le présent, conséquence du passé, ne s'explique bien que par lui. Je ne pretends point, du reste, épuiser le sujet; mon incompétence en une foule de questions, jointe à la perte de quelques-unes de nos notes, suffirait à me l'interdire. Il est, en outre, beaucoup de points que mes prédécesseurs, comme Ritter, Shaw, Forsyth, Grigorief, Pievtsof ont éclaircis d'une manière satisfaisante, et sur lesquels je ne reviendrai que juste autant qu'il sera indispensable à l'intelligence de cet exposé. Enfin, je serai nécessairement limité par l'itinéraire de notre mission, qui est loin d'embrasser toute la contrée qui fait l'objet de cette étude. Le Turkestan chinois forme la partie essentielle de la dix-neuvième province que la Chine a constituée depuis 1878 à la frontière nord-occidentale de son empire, province qui a reçu le nom de Sin-kiang, c'est-à-dire la Nouvelle Marche. Vaste trois fois comme la France, elle est située entre 35° et 48° latitude nord, entre 71°30' et 96° longitude est de Paris, mesure 2,060 kilomètres sur le 40° parallèle, 1.310 sur le 85° degré de longitude. Elle figure à peu près un trapèze, dont la grande base serait une ligne, partant de Kia-yu-kouan, à l'extrémité ouest de la grande muraille, et aboutissant au point où l'Irtych sort du territoire chinois, au nord du Tarbagatay. Au sud, elle est séparée de la Mongolie du Tsadam par la crète des monts Van chan, des solitudes montagneuses qui couvrent le nord du Tibet par les glaciers de l'Arka tàgh et de l'Oustoun tàgh; car c'est là que prennent naissance les rivières qui arrosent le Gobi occidental, jusque-là que pénètrent les chasseurs turcs. Au sud-ouest et à l'ouest, elle s'adosse a la chaîne du Karakoram et au Pamir, et atteint à la ligne de partage des eaux entre l'Indus et le Tarim, qui passe par le col de Karakoram; la frontière indiquée de ce côté sur les cartes anglaises est arbitraire en partie. Au nord de 37°25' latitude, les eaux qui coulent au Tarim continuent à être chinoises, tandis que celles qui coulent à l'Amou daria sont russes; mais à partir du col Ouzbel, les bornes hydrographiques cessent d'être des bornes politiques. Les passes les plus importantes de l'Alay et du T'ien chan sont aux mains des Russes, ainsi que les sources des rivières de Kâchgar et d'Aksou. Inversement, au nord du T'ien chan, les cours supérieurs des rivières Ili et Emil (dans le Tarbagatay) sont au pouvoir des Chinois. Il ne sera pas question ici de la région septentrionale de cette immense circonscrip-

<sup>1.</sup> C'est parce qu'on accepte le tracé des cartes anglaises, et parce qu'on arrête la province du Sin-kiang au pied nord de l'Altyntâgh qu'on en estime la superficie à 1,320,000 kilomètres carrés seulement, tandis que je l'évalue grosso modo à 1,570,000.

tion administrative, du district de Tarbagatav, des bassins de l'Ebi nor et du Telli nor, territoires occupés par l'aile droite des Mongols (Djoungar), ni du pays d'Ili, habité par des Djoungar, des Doungan et des Kachgariens. Je ne parlerai pas davantage de Cha tcheou, de Ngan-si, de Yu-men-kouan, où vit un mélange de Mongols, de Turcs et de Chinois, de paiens, de bouddhistes et de musulmans. Je ne traiterai que des pays de langue exclusivement turque, soumis à l'autorité chinoise, bornés par les montagnes que les Chinois, dans leur esprit généralisateur, ont nommées Tien chan, par le plateau pamirien, par la crête du Karakoram et de l'Oustoun tàgh jusqu'à l'Ambal achkân davan et par le désert plus ou moins montagneux, qui sépare le Lob nor et l'oasis de Koumoul du bassin du Boulongir. La remarquable unité de race, de langue, de mœurs, qui existe sur toute la surface de ce territoire deux fois aussi grand que la France continentale. me permettra d'étendre mes observations des contrées que nous avons visitées à celles que nous n'avons point visitées. Toutefois, je traiterai plus spécialement des pays compris entre Kâchgar, Khotan et Tchertchen, et plus spécialement encore des districts de Khotan et de Kéria.

Le Turkestan chinois, tel que je viens de le délimiter, peut se diviser physiquement en deux parties. La première, de beaucoup la plus petite, occupe le coin nord-oriental entre le T'ien chan et le Kourouk tágh, la Montagne sèche. C'est une bande de sables et de steppes caillouteuses dont la lisière septentrionale est sillonnée d'une foule de torrents qui descendént du T'ien chan et se perdent dans le désert, sans avoir la force d'atteindre les petites dépressions lacustres destinées à les recevoir. Ces torrents forment de rares oasis: Toksoun, Tourfân, Louktchân, Pitchân, Koumoul, et laissent tout le reste dans la stérilité. La seconde partie est le bassin du Tarim, vaste plateau incliné, qui, d'une altitude de 1,400 mètres au pied des derniers contreforts des monts qui le ceignent de trois côtés, descend à 800 mètres sur les rives

<sup>1.</sup> Le Hami des Chinois ; il vaut mieux employer le nom indigène quorque dans mon premier volume je me sois servi de l'autre, par habitude.

du Lob nor. C'est une mer desséchée, au fond argilo-siliceux, tout uni, sans autre relief que l'îlot aride et insignifiant du Mazâr tâgh; les steppes de gravier et les hak; r, étendues blanchâtres de terre argileuse, dure et imperméable, souvent chargée de sel et fendillée comme une poterie exposée à un feu trop vif, y alternent avec les dunes jaunâtres et mouvantes, le sable qui marche (barghán koum) des Turcs, le fleuve de sable (cha hó) des vieux géographes chinois. Cette immense arène elliptique est environnée, en guise de gradins, de collines arides et poudreuses, qui, à l'est forment le seuil de la steppe mongole, et dans les autres directions constituent la première assise de montagnes énormes, sans arbres, couvertes de pâturages dans leur zone movenne, de nouveau nues et stériles à leur sommet. Les vents qui soufflent sur ces hauteurs détachent patienment, éternellement, d'innombrables particules des montagnes, surtout des conglomerats et des grès de l'assise inférieure, les jettent sur la plaine, accroissent sans trève l'amas des sables; cependant, ces montagnes fournissent aussi de l'eau, et à voir, aux premieres chaleurs de l'été, les torrents nombreux et abondants qui dévalent sur les pentes, on les croirait capables de transformer tout le bassin du Tarim en prairie. Mais la plupart, impuissants contre le sable, s'arrêtent en chemin, tronçons inutiles. Seules, sept rivières arrivent à destination, en été du moins, et font le réseau fluvial du Tarim, maigre fleuve et fort irrégulier. Considérons-le depuis ses sources principales dans les glaciers du Karakoram et du Mouztâgh. Il se précipite d'abord fort et rapide, sans cesse grossissant jusqu'à sa sortie des monts, à quelques lieues au sud-ouest de Yarkend, descendant de plus de 4,000 mètres en 300 kilomètres. En plaine, son cours se ralentit brusquement, jusqu'au confluent de la rivière de Khotan il ne descend plus que de 400 mètres en 450 kilomètres, puis de 100 mètres sur la même distance jusqu'au point où il se dirige au sud-est, et enfin de 35 metres sculement sur une distance moitié moindre. Et

<sup>1.</sup> La rivière de Khotan, par exemple, se dessèche complètement en hiver, avant d'atteindre le Tarim.

son volume diminue en même temps que sa vitesse: épuisé par les cultivateurs qui captent ses eaux pour leurs champs, bu par le sable avide, absorbé par l'air sec, laissant de plus en plus ses eaux s'égarer et s'étaler sur le sol plat, il n'est plus qu'un ruisseau languissant lorsqu'il parvient à l'étang encombré de roseaux du Kara bouran, que continue à l'est-nord-est un grand marécage, vestige du fameux lac de Lob¹. Comme, d'autre part, le fleuve et ses affluents ne sont guère alimentés que par la fonte des neiges et le dégel des glaciers et des toundrus des hauts plateaux, que les flancs des monts ne sont point revêtus de forêts propres à entretenir une humidité permanente, que les collines inférieures sont dépourvues de sources, les eaux ne viennent en abondance qu'en été, quelquefois aussi dévastatrices que bienfaisantes, tandis que dans les autres saisons elles laissent à sec les larges lits pierreux. Les précipitations atmosphériques sont loin de suppléer à cette insuffisance et à cette irrégularité de l'irrigation fluviale. Le Lob nor est le centre géométrique du continent asiatique, situé à égale distance du cap Comorin, du cap Cambodge et de l'île Vaígatch, de Smyrne, du détroit de Bâb el-Mandeb et du cap Lopatka. Les nuages remplis des eaux océaniques ne viennent pas jusque-là, ils se heurtent au Pamir, à l'Altay et au T'ien chan, au massif chinois, à l'Himalaya et aux monts du Tibet. D'après notre expérience, il pleut ou il neige moins de deux fois par mois, en movenne, dans la plaine et toujours en très petite quantité. Aussi, presque tout le pays est-il dénué de végétation; à peine rencontre-t-on çà et là de rares plantes désertiques, sèches et maigres, tchigh et yanták, saksaoul dans le nord. En fait

<sup>1.</sup> On connaît la discussion entre Prjévalsky et Richthofen au sujet de l'ancien Lob nor que les vieilles cartes chinoises placent à 40° 30′ de latitude, c'est-à-dire beaucoup plus haut que les lacs vus par Prjévalsky. M. Pievtsof a justement découvert à l'est d'Ayrilghàn, sur le bras oriental du Tarim inférieur, quatre petits lacs situés entre 40° 24′ et 39° 53′. Cette découverte semble à première vue mettre d'accord la théorie et la réalité; néanmoins s'il n'est pas douteux que ces lacs de M. Pievtsof, le Kara bouràn et le Kara kochoun ne soient les fragments disjoints d'une nappe d'eau primitivement unique, je ne crois pas que ces petits lacs soient les restes de l'ancien Lob nor. Je reviendrai plus loin sur ce point.

d'animaux, on voit de temps à autre une gazelle ou un lièvre, fauves comme les sables où ils errent, un chameau ou un cheval sauvage, qui sont venus chercher dans ces solitudes un refuge contre la tyrannie de l'homme. Il n'y a de vie un peu intense que sur le bord des cours d'eau, où le sable aride devient terreau fertile (topa). Sur les rives verdoient des bandes de forêts. djangal, comme disent les indigènes. Mais ce nom risque d'égarer nos imaginations habituées aux descriptions des djangal de l'Inde, sombres, humides, impénétrables, toutes vibrantes et frémissantes de vie végétale et animale. Dans le bassin du Tarim les forêts sont claires et calmes et n'ont rien d'imposant; il v a peu de diversité d'essences, presque rien que des tamaris (volghoun), des roseaux (ham) ch et tchigh), des argousiers (ak tihen), de maigres djighda (Eleagnus angustifolia) et surtout des toghrak résineux (Populus suaveolens), au tronc bas, au feuillage peu développé et terne, et ils sont assez espacés pour qu'on puisse chevaucher commodément parmi eux sur le sable meuble du sol. La brise qui souffle là dedans est sèche et fait un bruit comme de papier qu'on froisse. De juin à août, il v a un assez vif bourdonnement de moustiques, puis la forêt rentre dans le silence, animée seulement par quelques reptiles, quelques tigres, des troupes de porcs sauvages, des grands cerfs et des lièvres, des corbeaux, des canards et des oies sauvages et d'autres oiseaux moins nombreux. Depuis un temps immémorial, les hommes ont défriché certaines parties de ces forêts primitives et v ont fondé des villes et des oasis () ourt, pays habité, par opposition à tcheul, désert inhabité). Il les ont fondées le plus près possible de la ceinture montagneuse afin d'avoir le plus d'eau possible. La terre est bonne, ni ingrate ni trop féconde, et n'exige pas un travail excessif. La question de l'eau est le grand souci, il faut établir un réseau compliqué de grands et de petits canaux, d'oustang et d'ar) k, creuser des réservoirs pour les saisons où la riviere est insuffisante, construire des digues contre les crues violentes de l'été. L'irrégularite des rivières est une source d'ennuis et de dangers. En certaines années, l'eau vient trop vite et en excès, et ruine des portions d'oasis, en d'autres, elle vient trop tard et compro-

met les récoltes, ou en quantité trop faible, et les champs les plus éloignés restent incultes. Il est tel village qui, en hiver, est complètement dénué d'eau, Mokoula, par exemple, dont les habitants vont jusqu'à Gouma, à 10 kilomètres, pour chercher de quoi boire. En été. la rivière, véhémente et puissante, ronge ses rives, surtout ses rives occidentales, les détruit lentement et surement, déplace son lit et du même coup l'oasis, en sorte que les nouvelles villes ne sont jamais au même lieu que les anciennes. A côté du péril de l'eau, il v a le péril du sable. Au lieu de pluie, les vents apportent du sable et surélèvent le niveau de la couche arénacée sur toute la surface du désert. Les tempètes printanières mènent l'armée des dunes à l'assaut des forêts et des oasis. A la lisière des bois, on voit des arbres dont le tronc est en partie enterré, véritable échelle d'étiage mesurant la crue des sables. De même, les stations de voyageurs isolées dans le désert s'enfoncent visiblement dans le sol; du côté exposé au vent dominant, les murs sont à moitié, aux trois quarts recouverts. Les vieilles villes ont disparu sous terre et les nouvelles sont construites à un niveau plus élevé. Même lorsque l'air est calme, il tient en suspension une grande quantité de sable qui semble faire partie de sa composition aussi indissolublement que l'azote et l'oxygène. Il envahit les jardins et les cours, s'insinue à l'intérieur des chambres et des coffres les mieux fermés, pénètre sous les vètements des hommes. Dans la campagne, tous les objets paraissent plus éloignés et plus grands qu'ils ne sont. Si un observateur émoussé par l'habitude se refusait à reconnaître la présence dans l'air de l'élément ennemi parce que le ciel se montre clair et bleu, il n'aurait qu'à monter sur le sommet des monts environnants pour voir à ses pieds, étendu au-dessus de la plaine, un voile immense de poussière.

D'un bout du pays à l'autre bout, la température est à peu près la même. N'étant modérée par le voisinage d'aucune masse d'eau importante, elle passe de l'extrémité du froid en hiver, sous l'influence des glaciers et des hauts plateaux gelés, à l'extrémite de la chaleur en été, sous l'action d'un soleil, dont la puissance, déjà considérable sous la

8

latitude de l'Andalousie et de la Grèce, est encore accrue par la réverbération de l'arène surchauffée. En janvier, le thermomètre descend à 25 degrés au-dessous de la glace à Kâchgar; et en juillet monte à 36 degrés au-dessus à Tchertchen. Entre la température du nord et celle du midi il n'y a guère de différence notable qu'en hiver, où le froid est plus rigoureux à mesure qu'on s'élève en latitude, ne dépassant pas 17 degrés à Khotan, pouvant atteindre près de 30 degrés dans les oasis les plus septentrionales. Le contraste si fortement accentué entre les saisons est rendu moins sensible à l'homme par la sécheresse constante de l'atmosphère et la modération des vents, qui font le froid moins àpre et la chaleur moins accablante, par l'absence de neige et la rareté de la végétation, qui font que dans tout le cours de l'année, l'aspect général de la nature change peu. Si dans les oasis, l'hiver se reconnaît aux rivières et aux canaux gelés ou desséchés, à la verdure disparue, rien ne le fait remarquer dans le désert, qui reste toujours le même, gris et vide.

----

#### CHAPITRE II

LA RACE. — LE TYPE PHYSIQUE. — LES ORIGINES ARYENNES.

Telles sont les conditions physiques dans lesquelles vivent les hommes que nous devons étudier ici. Dans cette vaste contrée du Turkestan chinois, nous avons distingué, en dehors des déserts impropres à la vie, trois sortes de pays habitables: les pâturages des montagnes, les forêts et les oasis de la plaine. A cette division géographique correspond une division ethnique. Dans les montagnes de l'ouest et du nord habitent les pâtres kyrghyz; dans les forêts, leurs frères, les Doulân; dans les oasis, des cultivateurs sédentaires, qui forment le fond le plus ancien et le plus considérable de la population. Ce dernier groupe, qui comprend environ 1,500,000 individus, occupe toutes les villes et tous les villages du Turkestan chinois, sauf Karachahr et ses environs, qui sont peuplés de Mongols Djoungar. En revanche, il déborde sur la Djoungarie par delà Ouroumtchi et dans la vallée de l'Ili, où il compte huit mille familles. D'autre part, il s'est installé dans les montagnes du sud, sur les pentes de l'Altyn tâgh et en a mis en valeur les pâturages; il envoie des chasseurs dans les solitudes, qui séparent l'Altyn tàgh de l'Oustoun tàgh on de l'Arka tagh, et des chercheurs d'or jusqu'à Bokalyk dans la Mongolie du Tsadam; enfin il a contribué à peupler Cha-tcheou et le nord du Kansou. Malgré son homogénéité évidente, ce groupe n'a aucun nom

ethnique. Les écrivains persans ont appelé le pays Turkestán, le peuple Turk, la langue turki; mais les indigènes ne se donnent jamais à eux-mêmes le nom de Turk. Ils emploient quelquefois les termes Turkestán et turki, mais ces termes sont essentiellement persans dans leur forme, importés par la littérature persane. L'expression la plus ordinairement usitée pour désigner le bassin du Tarim est celle très vague de moucoulmán yourti, la terre des musulmans, dont les habitants sont les musulmans, mouçoulmán khalk, qui parlent la langue musulmane, moucoulmán tili. Ceux qui veulent ètre plus précis le sont trop, ils se disent gens de Kâchgar, de Khotan, de Tourfan, etc. \*Kächgarlyk, Khotaniyk, etc.). Cependant la partie occidentale, qui comprend les six villes de Kachgar, Yangi Hiçàr, Yârkend, Khotan. Aksou et Outch Tourfan, avant été assez longtemps et à plusieurs reprises réunie sous une même autorité et sous une même administration, a reçu la dénomination commune de *Alty chahar*, l'Hexapole. Ce nom a le tort de ne point s'étendre au Turkestan chinois tout entier; il a aussi celui de n'être pas suffisamment défini, car on substitue quelquefois dans la liste ci-dessus les villes de Tourfan et de Koutcha à celle de Yangi Hicar et de Outch Tourfan, en sorte qu'un homme de Koumoul peut à la rigueur être traité de Altychaharlyk comme un homme de Kâchgar. Les Chinois appellent leurs sujets du Turkestan Chan l'eou, les enturbannés, Hoei hoei ou Hoei tzeu, les musulmans. C'est en vain que M. Radlof a prétendu introduire une distinction entre ces deux derniers vocables, et attribuer au second d'entre eux une signification ethnique. Ils sont en réalité synonymes et s'appliquent l'un et l'autre aussi bien aux musulmans de la Chine ou de l'Inde qu'à ceux du Turkestan; seulement il v a dans le mot Hoei tzeu une nuance de mépris très marquée. Les Mongols de Djoungarie connaissent leurs voisins sédentaires d'Ili, d'Ouroumtchi, de Kourla, de Tourfan, etc., sous le nom de Khoton, c'est-à-dire citadins ou villageois. C'est justement le sens du mot Sart, qui dans le Turkestan russe sert à désigner la population sédentaire, mais cette expression n'a point droit de cité dans le Turkestan chinois. Nous continuerons donc, selon l'usage établi, à appeler Turcs les habitants de la région qui nous occupe, quoique ce ne soit pas un nom national, ni géographique, et qu'il offre l'inconvénient de faire préjuger de la race d'un peuple, qui, sans doute, parle un dialecte turc, mais qui, au point de vue ethnique, est composé d'éléments très divers.

L'examen le plus superficiel du type physique suffit à convaincre de la vérité de cette assertion. Ce type diffère beaucoup d'un individu à l'autre; toutefois il existe certains caractères communs à tous ou au plus grand nombre, qui permettent de reconnaître quelque unité dans cette variété. Il serait facile de distinguer, à la seule inspection du type et sans tenir aucun compte du costume et des accessoires, un groupe quelconque de gens, choisis au hasard parmi la population sédentaire du Turkestan chinois, d'un autre groupe quelconque d'habitants sédentaires du Turkestan russe qui, cependant, ressemblent beaucoup à leurs voisins orientaux. Au contraire, il serait impossible de discerner des natifs de Kàchgar de natifs de Khotan ou de Tourfàn. Les hommes sont généralement de haute taille, fréquemment supérieure à 1<sup>m</sup>, 70; ils ont les muscles peu développés, secs, d'une vigueur médiocre, le dos et la poitrine très plats, les épaules assez faibles, l'allure dégingandée, la démarche molle, affaissée, avec le corps projeté en avant, ce qui doit tenir en partie aux bottes trop pesantes, mal adaptées au pied et à l'habitude de marcher dans le sable profond. Les pieds sont longs et plats, les mains beaucoup moins épaisses et moins nouées que chez nos paysans, souvent très fines et élégantes chez les femmes avec des ongles bombés. La peau est basanée par suite de l'exposition presque constante au grand air et au soleil; en été, les enfants, filles et garçons, restent dehors toute la journée, presque sans vêtements; devenus grands, ils ne sont couverts que d'une chemise de coton. Les femmes ont le teint plus souvent coloré que mat, il en est même qui l'ont délicat et blanc comme de la ouate, pakhtadek, selon l'expression indigène, mais cela semble être très rare. Les hommes ont la barbe abondante, châtaine ou noire; les femmes ont les cheveux noirs, lisses, presque jamais ondés, gros et raides, moins, il est vrai, qu'en Mongolie ou au Tibet, mais beaucoup plus qu'en Europe; les cheveux des petites filles même sont plus gros que ceux d'un homme de nos pays. Je n'ai jamais vu d'individus blonds ou roux, quoiqu'on dise qu'on en rencontre quelquefois. La face est beaucoup plus haute que large; le front, petit et étroit chez les femmes, est de dimensions fort variables chez les hommes, généralement fuvant en arrière; comme, d'autre part, l'occiput est aplati, le crâne ressemble un peu à un pain de sucre. L'aplatissement de l'occiput est dù, au moins dans une certaine mesure, au berceau de bois sur le fond dur duquel la tête encore malléable de l'enfant s'appuie et se heurte. Les oreilles sont grandes, écarquillées, peut-être à cause du gros bonnet de fourrure que l'on porte très enfoncé, de manière à tenir le pavillon de l'oreille écarté du crane. Les veux sont assez distants l'un de l'autre, droits, bien enfonces sous l'arcade sourcillere; les pommettes sont peu saillantes; le nez souvent presque droit ou légèrement aquilin, long avec de larges narines; les mâchoires verticales, les dents saines et blanches; la lèvre supérieure est fréquemment plus mince que l'inférieure. Enfin, la longueur du crâne d'avant en arrière est assez faible, et ce défaut est encore accusé par l'aplatissement postérieur dont j'ai parlé. Comme nous n'avons point fait d'anthropométrie, je ne saurais être plus précis à cet égard. M. de Ujfalvy, qui a mesuré les crânes de quelques individus de Kâchgar, a trouvé comme indice céphalique moven 83,8. ce qui ferait ranger les Kachgariens parmi les brachycéphales. Ces observations sont trop peu nombreuses pour qu'on en puisse tirer une conclusion générale; tout ce qu'il m'est permis d'affirmer, c'est que les habitants du Turkestan chinois ont le crâne moins long que les Chinois, et moins court que les Mongols.

Le type moyen que je viens de décrire est à peu près aussi éloigné du type iranien que du type mongol ou du type turc primitif, autant, du moins, que nous pouvons l'observer aujourd'hui dans les tribus qui semblent avoir le moins reçu d'éléments étrangers. Les Yakoutes et les Turcs de l'Altay sont beaucoup plus trapus, ont la face aussi large, quelquefois plus large que haute, les veux bridés, le nez écrasé.

Les Iraniens, de leur côté, ne présentent pas au même degré la musculature sèche, les cheveux durs, le front fuvant, la tête taillée à pic en arrière, le crâne court, caractères par lesquels les gens du bassin du Tarim se rapprochent des Turcs de l'Altay. Il est toutefois à remarquer que beaucoup d'individus différent sensiblement du portrait ci-dessus, qui est nécessairement très général. Les uns ressemblent davantage aux Persans, avec un visage d'un ovale régulier, un front bien développé, un profil droit, une barbe bien fournie; les autres tirent davantage sur le Mongol, dont ils ont la face losangique, les pommettes très saillantes, les maxillaires supérieurs excessifs, le nez élargi à la base et aplati. Ces derniers traits se rencontrent plus fréquemment chez les paysans que chez les citadins, chez les femmes que chez les hommes. Cette tendance du type mongoloide à prédominer chez les femmes plutôt que chez les hommes a déjà été signalée en Russie, où elle ne peut manquer de frapper le vovageur le plus inattentif. Mais un fait sépare toujours et radicalement les habitants du Turkestan des peuples turco-mongols, c'est l'absence presque totale de bridement et d'obliquité de l'œil.

En somme, il paraît à première vue que deux éléments distincts ont contribué à former la race qui occupe aujourd'hui le bassin du Tarim: un élément turco-mongol et un élément indo-européen; ou peut-être la race originaire était-elle déjà une race mixte, ni turque ni aryenne, dont le type aurait subsisté à travers les âges, malgré les invasions nombreuses qui ont changé les coutumes, la langue et la religion. Les rares indigènes qui sont curieux des choses d'autrefois nient catégoriquement que le peuple de l'Hexapole soit de descendance turque. De tout temps, pensent-ils, il fut et est encore touranien, différent à la fois des Turcs et des Iraniens, plus rapproché et parent de ceux-ci cependant, semblable dans le passé comme dans le présent aux habitants des bords de l'Amou et du Syr daria. Tandis que la Transoxiane fut souvent soumise à l'Irân, l'Hexapole en resta toujours indépendante, et, par conséquent, fut le vrai centre politique du Tourân dont l'une des villes principales qu'Afràciàb donna en apanage

au prince persan Siaouch, Kenk ou Kenkzer, était située entre Khotan et Lob, là où les Annales des Han placent la cité qu'elles désignent sous le nom presque identique de Kin-kiue, près du mazâr de Imâm Djafar Sadik, qui représente peut-être la sépulture des anciens rois du Touran. Le nom de cette ville, corrompu depuis par le redoublement du point diacritique du 🚉 serait demeuré dans le souvenir populaire sous la forme Kétek ( & pour & ), que l'on trouve employée concurremment dans les manuscrits avec la forme adoucie de Kédek<sup>1</sup>. Je reviendrai sur ce sujet dans une autre section de cet ouvrage. Les princes anciens Afrâciâb, Roustem, Siaouch vivent encore dans la mémoire des générations présentes, l'on montre des vestiges de leurs constructions, des traces de leur passage et l'on peut voir au nord-ouest de Tchira, à environ cinquante kilomètres de Khotan, dans un fourré de tamaris et de peupliers, le tombeau vénéré du héros Siaouch. Ces traditions sont fondées principalement sur le Cháh námeh de Firdouci, dont les traductions sont très répandues dans tout le Turkestan chinois. Mais le celebre poète persan n'a fait que donner une forme nouvelle et plus brillante à des traditions dont il n'a pas inventé le fond. Bien avant lui, elles avaient déjà cours non seulement en Perse, mais en Kachgarie même, puisqu'au commencement du x' siècle les souverains de ce dernier pays se disaient descendants d'Afràciàb. Dans ces vieilles légendes les guerres entre l'Iràn et le Tourân ne sont point présentées comme des guerres de races, mais comme des luttes entre des frères ennemis. De part et d'autre les noms d'hommes et de lieux sont indo-européens, et si cela ne suffit point à prouver que les peuples dont il s'agit remontent réellement à une origine commune, cela prouve moins encore qu'ils sortent de souches différentes.

Si, laissant de côté la légende, nous entreprenons de rechercher dans l'histoire les origines de la population de l'Hexapole, nous nous heurtons à de graves difficultés. La région qui nous occupe, éloignée à

<sup>1.</sup> Voir t. I, p. 80.

la fois des Grecs et des Chinois, les deux seuls peuples qui aient une littérature historique ancienne et sérieuse, n'a été connue aux uns et aux autres que vaguement et tardivement. Les commentateurs modernes, souvent imbus d'idées préconçues ou trop pressés de conclure, ont encore embrouillé cette question si obscure par elle-même. Ils ont toutefois rendu les documents accessibles, et l'on peut espérer, sinon résoudre le problème, du moins le résumer clairement. L'opinion généralement répandue aujourd'hui, opinion que depuis longtemps tout écrivain parlant de la Kachgarie repasse à son successeur, est que les anciens habitants de ce pays étaient les Saka, of Szaza. Or, nous ne vovons nulle part que les Saka aient jamais été établis dans le Turkestan oriental. Ce terme de Saka est d'ailleurs très élastique, car il servait aux Perses à désigner toutes les peuplades que les Grecs appelaient Scythes. Hérodote le dit formellement (VII, 64). Arrien, après avoir raconté l'expédition d'Alexandre en Transoxiane contre les Sevthes, nous représente (livre VII) le conquérant se vantant de ses victoires sur les Saka, dont le nom n'a pas été prononcé dans le récit précédent; cela prouve que, pour Arrien, les deux mots Saka et Scythe avaient le même sens. Pline dans son Histoire naturelle (VI, 19) n'est pas moins catégorique qu'Hérodote. Les inscriptions de Darius confirment, dans une certaine mesure, ces témoignages; en effet, celle qu'on appelle Nakchi Roustem mentionne trois catégories différentes de Saka: les Sakà Houmavargà, les Sakà Tigrakhouda, et les Sakà Tvaivtaradarava1. Cependant, les auteurs anciens ont le plus souvent réservé ce nom à une peuplade spéciale. Hérodote (loc. cit.) explique que l'on entendait plus particulièrement, sous la dénomination générale de Saka, les Scythes Amyrgiens. Les Saka, qui selon lui formaient la quinzième satrapie, ne comprenaient certainement pas tous les Scythes d'Asie; le contexte ne laisse aucun doute à cet égard (III, 113). Mégasthène, cité par Diodore de Sicile (II, 35), parle des Seythes qu'on

<sup>1.</sup> Oppert, Journal asiatique, 4º série, vol. XIX, et Expedition en Mésopotamie, II, 174.

appelle Saka. On lit dans Strabon (XI, 8): La plupart des Scythes transcaspiens portent le nom de  $\Delta zzi$ , les Scythes plus orientaux portent ceux de Massagètes et de Saka; tous les autres sont désignés collectivement par le terme de Scythes, quoique chacun de ces peuples ait son nom particulier. Pline (loc. cit.), après avoir dit que les tribus scythes au delà du Yayarte sont appelées dans leur ensemble Saka par les Perses, donne une liste de vingt et une d'entre elles, dont les Dahi, les Massagètes et les Saka. Ces Saka par exellence sont sans doute les Seythes Amyrgiens d'Hérodote, les plus orientaux de ceux qui aient été connus aux écrivains de l'antiquité classique autrement que par une simple étiquette; par conséquent, ce sont ceux que l'on aurait le plus de droit à croire les ancêtres des habitants actuels de l'Heyapole. Mais il est incontestable qu'en réalité ils occupaient la région du Pamir et le Ferghanah. Ptolémée est à cet égard d'une netteté qui ne laisse rien à désirer: « Les Saka, dit-il WI, 13), sont limités à l'occident par les Sogdiens, au nord par la Scythie suivant le parallele tracé du coude du Yaxarte jusqu'au point extrême situé par Lg. 130° L. 49°, à l'est de même par la Scythie selon une ligne tirée de ce point et suivant tout de son long la montagne qu'on nomme Askatanka jusqu'à la station des marchands qui vont trafiquer en Chine, station dont la position est Lg. 140° L. 43°; au delà la limite orientale suit le mont Imaos, qui se durige au nord, jus ju'au point extrême situé par Lg. 145° L. 35°. Au sud, les Saka sont bornés par l'Imaos en suivant une ligne qui va rejoindre les frontières déjà fixées (de la Sogdiane)!. » Le chapitre précédent nous apprend que la frontiere orientale de la Sogdiane ou Boukharie suivait le Yaxarte à partir de son détour au sud jusqu'à sa source par Lg. 125° L. 43°, puis une ligne droite tirée de ce point à celui situé par Lg. 125° L. 38° 30′, au pied nord de l'Imaos. Nous ne pouvons guere nous appuver sur les positions indiquées par le géographe d'Alexandrie; d'abord, parce qu'il s'est laissé entraîner par des

<sup>1.</sup> Ptolémée compte ses longitudes à partir de 60° ouest d'Alexandrie. Il place Balkh à 19° trop a l'est et près de 4° trop au nord.

Page 16

| · |   |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   | • |  |  |
|   |   |  |  |

considérations théoriques sur la configuration et la grandeur de la terre à exagérer énormément les distances en longitude afin d'élargir le plus possible le continent asiatique; ensuite, parce qu'il en était réduit, pour dresser la carte de ces régions lointaines, à des renseignements de marchands, qui ne pouvaient fournir que des orientations générales, et qui comptaient les distances uniquement par journées de marche, dont la valeur en degrés et minutes est extrèmement variable, selon la nature du terrain<sup>1</sup>. Mais les informations que donne Ptolémée sur les grandes lignes de l'hydrographie et de l'orographie nous permettent de délimiter assez exactement les pays dont il parle. Les monts Imaos se divisent d'après lui en deux parties. L'une, dirigée de l'ouestà l'est, prolongement des Paropanisades, séparant l'Indus de l'Oxus, Kaboul de Bactres, est évidemment l'Hindou kouch; l'autre, commençant à l'extrémité orientale de la première et montant vers le nord nord-est, ne peut être que l'ensemble des montagnes qui bornent à l'est les plateaux pamiriens, ce qu'on appelait autrefois le Bolor. Les monts Askatanka, qui se détachent des précédents pour s'étendre vers le nord-ouest, correspondent aux montagnes qui couvrent le uord du Ferghanah<sup>2</sup> et vont jusqu'aux environs d'Aouli Ata à la ren-

- 1. Ptolémée a élargi le Pamir d'une manière invraisemblable; au lieu de 9° de longitude entre Balkh et Kâchgar il en compte 24. C'est ainsi que dans cette même région le *li* de Hiouen Ts'ang vaut deux ou trois fois moins qu'en Kachgarie et que Marco Polo compte 70 jours du Badakhchân à Kâchgar, pour une distance qu'il franchira en 16 jours dans les plaines du Turkestan.
- 2. Il y a là une difficulté. Nous savons par les auteurs chinois que dés le n' siècle avant J.-C. le Ferghànah (Ta ouan' était bien peuplé, pourvu de villes, qu'il entretenait des relations commerciales directes avec la Chine à qui il fournit les premiers plants de vigne. Il est singulier que Ptolémée en parle comme d'un pays de nomades. Mais on a beau examiner son texte, il est impossible d'en conclure que le pays des Sogdiens s'étendait jusqu'a Khokand et a Marghélân. Le silence de Ptolémée s'explique par ce fait que, le Ferghànah n'ayant point été compris dans l'empire d'Alexandre et de ses successeurs, on était dépourvu de renseignements à son sujet dans le monde grec, dont les relations commerciales avec la Chine se faisaient par deux routes laissant le Ferghànah de côté. L'une était la route de Sogdiane, qui passait dans le pays des Komèdes. Ce pays était un

contre du Kara taou septentrional, le Tapoura de Ptolémée. Quant au coude du Yaxarte ( 1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2) (1/2

grand massif montagneux, ôczay, situé entre deux points dont Ptolémée donne les positions. Le premier, à la source même du Yaxarte, était le point par où l'on passait de Sogdiane dans la contrée des Komèdes δρεινή ής ή ἀνάδασις ἀπὸ τῶν Σογδιανών ; c'était vraisemblablement un col, soit celui de Yangi Sabak à la source du Khodja Bakarga, soit celui de Pakchif près de la source du Zerafchân, non indiquée par Ptolémée. Les caravanes de Sogdiane y arrivaient tantôt par la vallée de cette rivière, tantôt par Khodjent. Le second point, borne méridionale du pays, était à 4 plus au sud et au sud-est, au pied nord de l'Imaos, à l'est du Vandabanda et tout a côté de la gorge des Komèdes τά δὲ πρὸς τζι φάραγγι τῶν ห้องหรือง . Or au sud-est du col Pakchif, à l'est du Badakhchân et au pied nord de l'Hindou kouch nous trouvons précisément la gorge du Serhadd ou Ouakhan sou. Le pays des Komèdes comprenait donc toutes les vallées occidentales du Pamir, du Karatégin au Ouakhân, Hiouen Ts'ang donne ce même nom, sous la forme Kiou-mi-t'o, à un pays qu'il place au nord du Choughnan, c'est-à-dire au Raouchân. A tort ou a raison. Ptolémée entend ce nom dans une acception beaucoup plus large. Le col des Komèdes franchi, les caravanes sogdiennes marchaient droit a l'est par le Karatégin et la vallée de l'Alay, seule voie pratique, passaient par la localité dite « la Tour de Pierre » 'δ καλούμενος λίθυνος πύργος aux environs d'Irkechtam et parvenaient à Kâchgar, près duquel se trouvait, au sortir des montagnes, l'ocuntarion, a la fois caravansérail, magasin d'entrepôt et forteresse à l'usage des marchands. L'autre route était celle de Bactriane, dont le point de (δουμούς τέ και σπήλαια). » Ces détails conviennent très bien aux vallées du Pamir et aux pentes autrefois boisées! des montagnes et des collines du Ferghânah. D'ailleurs, ces Saka étaient divisés en plusieurs peuplades dont chacune avait son nom particulier. Ceux d'entre eux qui occupaient le massif montagneux, c'est-à-dire le Pamir entre le Karatégin et le Ouakhan, s'appelaient Komèdes. Le long du Yaxarte, entre Tchimkent et Khodjent, étaient établis les Karates et les Komares, près des monts Askatanka; dans les environs de Vamangân, d'Andidjan et de Och, vivaient les Massagètes; entre les deux, dans le Ferghànah central et l'Alay, les Scythes Grynéiens et Toornes ; au-dessous d'eux, vers l'Imaos, les Byltes (B5772). Le nom de cette dernière tribu rappelle si bien celui des Balti qu'on est fort tenté de les assimiler. Ptolémée, qui ne connaissait que fort grossièrement l'orographie si compliquée du pays, a placé ses monts Imaos sensiblement au-dessous de la crète de l'Hindou kouch. Avant situé vers Audéràb la source de l'Oxus, qu'il confond avec la rivière de Koundouz, et celle de l'Indus

départ était Άλεξάνδοεικ ἔσκατη dans le Badakhchán; elle traversait le Ouakhán. aboutissait au défilé des Komèdes ou du Serhadd; de là, elle se dirigeait par le Tehakmak koul, la vallée de l'Aksou et le grand Karakoul sur Kâchgar. C'est la route de Marco Polo. De ce que nous disent les auteurs chinois on peut conclure qu'il y avait au défilé des Komèdes deux bifurcations, l'une par le col de Ouakhdjir sur Gouma et Khotan, l'autre par le col de Baroghil sur le Tibet. L'expression ἀνάβασις ἀπό των Σογδιανών implique, à n'en pas douter, l'existence de la route de Sogdiane, mentionnée encore plus tard par Ammien Marcellin, tandis que rien dans le texte de Ptolémée n'indique une route de Bactriane; l'expression emplovée est tres vague : τὰ δὲ πρὸς τὰ φάραγγι τῶν **h**., d'autre part tout à côté de la gorge des K. on a la position... Mais nous savons d'ailleurs que les Bactriens entretenaient des relations commerciales directes avec la Chine; ils n'avaient aucune raison de faire un long détour par la Sogdiane lorsqu'ils avaient à leur portée un chemm très praticable et direct. Enfin, si Ptolémée cite la gorge des Komèdes et en donne la position, c'est qu'elle était située sur une voie commerciale, sans quoi il n'en aurait pas eu connaissance; et il serait absurde de supposer que le φάραχξ fût sur le même chemin que Γανάβασις, vu les positions respectives de ces deux points. Il est très probable que l'une et l'autre route se réunissaient avant d'atteindre Kachgar non loin de Λωίνος πόργος.

1. Nalivkine. Краткая Исторія Кокандекаво Хантева.

au sud de Gilgit, il a tracé entre les deux une ligne droite laissant la première au nord et la seconde au sud, et l'a continuée jusqu'aux monts Émodes ou Himalaya; de cette manière, son Imaos correspond aux montagnes du Kafiristàn et du Tchatrar et à celles qui s'étendent au sud du cours supérieur de l'Indus. C'est ainsi que le Baltistàn peut être compris dans le pays des Saka aussi bien que le Tchatrar et le Kandjout.

Il ressort, en somme, du texte de Ptolémée, que ces prétendus Saka par excellence étaient simplement une collection de tribus barbares, reculées et peu connues, que pour ce fait on jugeait inutile de distinguer par leurs noms particuliers, et qu'on continuait à désigner sous ce terme vague de Saka appliqué jadis à l'ensemble des nations seythes. Leur séjour était cette région du Pamir peu accessible et restée mystérieuse jusqu'à une époque récente, habitée encore aujourd'hui par une collection de tribus barbares, peu connues, que nous désignons sous le terme vague de Tadjik, appliqué jadis à l'ensemble des populations autochtones de la Transoviane. On peut objecter que le témoignage de Ptolémée est trop récent, que pres de trois siècles avant lui une invasion de Turcs Yué-tchi s'était produite qui avait modifié l'ethnographie du pays. En règle générale, il faut se garder d'attacher à toutes ces invasions et migrations de peuples une importance qu'elles n'ont point. Partout où nous pouvons étudier avec détail et précision un phénomène de ce genre, nous vovons que, s'il a une influence considérable au point de vue de la politique et du développement de la civilisation, il n'en a qu'une très restreinte sur la distribution des races. Dans le plus grand nombre des cas, il s'agit moins du changement de demeure d'un peuple entier et de la substitution dans une contrée d'une nation à une autre que de l'émigration d'une famille royale ou d'un chef de parti, d'une entreprise de brigandage de proportions plus ou moins grandes et de la substitution, dans un palais ou sous une tente, d'une dynastie à une autre. La transformation de l'état ethnique d'un pays ne s'opère pas en un jour. Wfaut, pour l'accomplir, l'immigration patiemment poursuivie durant des siècles d'une race étrangère, nombreuse et forte, jointe à l'extermination patiemment poursuivie durant des siècles de la race autochtone; et c'est ainsi, au prix de longs efforts et d'une lutte acharnée, que les Allemands sont parvenus à éliminer les Slaves a l'est de l'Elbe, que les Slaves ont pu absorber en partie les peuplades finnoises de l'est et du nord de la Russie, que les Espagnols ont, en quelque mesure, hispanisé l'Amérique méridionale. Au contraire, les invasions germaniques du haut moven âge n'ont pas modifié, d'une manière appréciable, les races de Gaule et d'Italie et lorsqu'en ces notes algébriques qui constituent leurs chroniques, les Chinois meutionnent un déplacement de peuples, prenons garde que ce ne soit en effet que le déplacement d'une tribu médiocre ou d'une troupe d'aventuriers, semblable à celles qui suivit la fortune de Sultan Baber, soumit à ses lois les hommes du Pendjàb sans pouvoir infuser un sang nouveau dans leurs veines. Pour le cas spécial dont il est ici question, Strabon nous apprend que la Bactriane avait été conquise par des peuplades venues d'une région située au delà du Yavarte, confinant à la Sogdiane et au pays des Saka, tel qu'il était au temps de Strabon, région qu'avaient occupée les Saka eux-mêmes 1. L'auteur ne parle pas d'une émigration de ceux-ci. D'autre part, Seu Ma Ts'ien, auteur du Cheu ki, et l'auteur de la Description du Si-ju annexé aux Annales des anciens Han2, se fondant l'un et l'autre sur la relation du vovage de Tch'ang K'ien en Transoxiane (140-127 av. J-C.), confirment et précisent le témoignage du géographe grec. Une partie de la tribu des Kouchân ou Yuétchi (Yava ou Jaé sur les monnaies), qui, au me siècle avant notre ère, comptait cent mille archers et paissait ses troupeaux entre Cha tcheou et les monts Ki-lian, au nord-ouest de Kan tcheou, se retira, après une incursion du peuple voisin des Hioung-nou, dans le pays des Se, mot qui est la transcription chinoise de Saka. Or, ce pays, placé entre

<sup>1.</sup> δραμβέντες άπὸ της περανάς τοῦ Ταϊκρτού, της κατά Σάκας καὶ Σογδιανούς. ην κατείγον Σάκαι (XI, 8).

<sup>2.</sup> La Description du Si-yu a été rédigée entre 74 et 39 avant J.-C. Seu Ma Ts ien écrivait plus de 100 ans avant notre ère.

celui des Ta-ouan Ferghanah, à l'ouest et les États sédentaires de Kachgar, Koutcha, etc., au sud, était le bassin de l'Ili. Peu après, la peuplade finnoise des Ou-soun vint s'y établir à son tour et en chassa les Yué-tchi, qui s'en allerent dans l'ouest et s'emparèrent de la Sogdiane et de la Bactriane, vers 140 avant J.-C. Cependant le chef des Sé, dépossédé par les Yué-tchi, s'était réfugié dans le sud, au delà d'un grand col, évidemment dans le Pamir; puis il se rendit maître du rovaume de Ki-pin (Kandahar). Dans tout cela, il s'agit de changements politiques plutôt qu'ethnographiques. Nous apprenons que les  $S\dot{e}$  ou Saka s'étendaient, du moins au m' siecle avant notre ère, plus loin que ne l'indique Ptolémée, jusque dans la vallée d'Ili; mais rien ne peut faire penser qu'ils n'occupaient pas en même temps le Pamir. Il est naturel, au contraire, de supposer que le chef des Sé alla chercher asile parmi des congénères disposés à le secourir; il n'est point dit que tous les Sé aient quitté la Djoungarie, ni que ceux qui ont émigré avec leur chef aient été assez nombreux pour se substituer à la population autochtone d'une région qu'ils ont seulement traversée. Du reste, plusieurs documents perses et grecs nous montrent que, des l'époque la plus reculée à laquelle notre science puisse atteindre, des l'an 500 avant l'ère chrétienne, les Saka habitaient la contrée où les place Ptolémée. Ératosthène, cité par Strabon, dit que les Saka étaient séparés des Sogdiens par le Yaxarte, et c'est précisément ce que Ptolémée nous enseigne. Polien, auteur récent à la vérité, mais s'appuvant sur des documents anciens, raconte dans ses Stratagemes (VII, 11) que Darius, au cours de son expédition contre les Saka, se laissa égarer par un faux transfuge, patre de chevaux, et parvint au bout de sept jours, toutes les provisions épuisées, à un désert sans eau. Mors le roi monta sur une montagne pour prier Apollon d'envoyer de la pluie. Il fut exaucé, puis s'en retourna rapidement et déboucha en Bactriane. Le pays des Saka était donc un pays de montagnes, fréquenté par des

Hyacinthe Bitchourine, Собраніе Свядьній о Народах в Средней Азін, III, 6,
 48, 55, 65. Cet ouvrage est un recueil de documents traduits du chinois.

troupeaux de chevaux, aride en certaines parties, proche de la Bactriane, et tous ces détails ne conviennent bien qu'au Pamir. L'inscription de Béhistoun place les Saka après les Sougda (Sogdiens) et avant les Sattagous, sans doute les Sattagides d'Hérodote, tribu d'Afghanistan. Enfin Hérodote les met dans la quinzième satrapie, alors que tous les pays du Turkestan, Sogdiane et Bactriane, environs de Hérat, Khârezm, bords de la Caspienne, steppes des Kazak sont compris par lui soit dans les autres provinces de l'empire perse, soit dans le territoire indépendant des Massagètes: un seul reste libre où l'on puisse loger ses Saka, c'est le Pamir et le Ferghânah.

Ayant éliminé l'hypothèse, qui considère les Saka comme l'ancienne population du Turkestan oriental, nous avons à rechercher quelle était en réalité cette population. Les Annales chinoises, ou du moins les fragments qui en ont été traduits, nous renseignent assez bien sur les peuples qui entouraient la région qui nous intéresse. Au m' siècle avant l'ère chrétienne, nous voyons la Mongolie occupée par les Hioung-nou de race turco-mongole, la région du Kouk nor et du Tsadam par les K'iang tibétains, le nord-ouest du Kan-sou et le bassin du Boulongir par les Yué-tchi, dont nous ne savons rien, sinon qu'ils étaient nomades et étaient armés d'arcs², les bassins de l'Ili et de

- 1. Les caractères chinois peuvent se prononcer Houn-nou, ce qui donnerait en turc Khoun ou Khoun-louh. Il n'y a décidément pas à douter que le gree Yośwoz ou Ośwoz, le latin Chunni ou Hunni, ne soit la transcription de ce nom. Peut-être doit-on y voir le nom de la riviere Orkhon, appelée simplement Koun dans d'anciens documents chinois; en sorte que les Khounlouk seraient les gens des bords de l'Orkhon, à moins qu'au contraire l'Orkhon ne soit la rivière des Khoun.
- 2. Les documents connus ne donnent aucune information sur la race des Yué-tchi, ce qui a laissé le champ libre aux hypothèses. On y a vu des Goths, car le nom de ceux-ci n'est pas beaucoup plus éloigné philologiquement de celui des Yué-tchi que la Scandinavie, patrie des Goths, ne l'est géographiquement du Gobi, patrie des Yué-tchi; d'autre part, nous ignorons de quelle couleur les Yué-tchi avaient les cheveux, mais comme ils ont été chassés de la vallée d'Ili par un peuple blond, il y a tout lieu de croire qu'eux-mêmes étaient blonds, or les Goths étaient blonds, donc... Quelques-uns ont pensé que les Yué-tchi étaient les ancêtres des Djats de l'Inde, car ces deux peuples se ressemblent remarquablement

l'Issygh koul par les Sé, que nous supposons, sur la foi d'une ressemblance verbale, être les mêmes que les Saka des écrivains grecs. Au siècle suivant, les Yué-tchi furent dépossédés par les Hioung-nou, les Sé par les Yué-tchi qui, eux-mêmes, furent bientôt remplacés dans le pays de Khouldja par les Ou-soun que les Hioung-nou avaient chassés de la Djoungarie orientale. Ces Ou-soun avaient les yeux clairs et les cheveux roux, de même que les Khaka, les Bila, les Kou-té et

en ce point que nous ne connaissons l'origine ni de l'un ni de l'autre. On a proposé de les ranger parmi les Tibétains sous prétexte que ceux d'entre eux qui n'avaient point émigré étaient restés dans les monts. Nan chan au nord-ouest du Kouk nor, avaient reçu de leurs voisins tibétains le nom de Petits Yué-tehi et avaient fini mille ans plus tard par en adopter les mœurs et le langage, au rapport de l'historien Tou Chi. D'autres ont préféré les assimiler aux Massagetes, vu que Yné-tchi aurait bien pu se prononcer Yué-ti, ce qui n'est pas sans analogie avec Getes, que les Chinois se sont avisés de donner aux Yué-tchi émigrés, pour les distinguer des Petits qui étaient restés, l'épithete de Ta qui vent dire Grand, et que plusieurs siecles auparavant, les Massagètes, par une sorte d'harmonie préétablie, avaient ajouté ou laissé ajouter a leur nom ces deux syllabes massa qui ressemblent a maha et à maya qui signifient grand en sanscrit et en zend. Enfin l'hypothèse que les Yué-tchi étaient Turcs se soutient d'une manière un peu plus raisonnable. La chronique des Ouer, écrite dans la seconde mortié du vi siècle de notre ere, dit formellement que les Yé-Ca-i-li-to ou Yéptalites étaient de la race des Yué-teln, or les Yéptalites étaient des Turcs de la branche des Teheu-seu; mais l'auteur de cette chronique savait-il bien de quelle race étaient les Yué-tchi qui avaient émigré et s'étaient mélangés avec d'autres peuples depuis sept siècles, et ne voulait-il pas dire simplement que les Yéptahtes venaient du pays même qu'avaient occupé primitivement les Yué-tchi? Le premier roi yué-tchi de Bactriane s'appelait Kieou-tsieou-k'io selon les auteurs chinois et Konjoulakadphisés selon les monnaies et l'on y peut reconnaître le nom ture Koutchlouk. Les rois tures qui occupaient le Gandhara a la fin du vu' siècle réclamaient le fameux roi vué-tchi, Kânichka, comme l'ancêtre de leur race. La question est de savoir ce que valaient ces prétentions, si elles n'étaient pas une invention de la vainté et de la politique ou si elles n'étaient pas fondées uniquement sur des alliances matrimomales. D'ailleurs, le texte de Maçoudi 4, 350 ne laisse pas douter que ces princes tures n'aient été des descendants des anciens Tou-kiue qui n'apparaissent dans l'Instoire que longtemps après les Yue-tehr. Toutefois le double fait que les Yuétchi étaient originaires de Mongolie et qu'ils étaient nomades doit les faire tenir pour des Turco-Mongols jusqu'a preuve du contraire.

les Tingling, cités plus tard par les auteurs chinois et tous originaires de la Djoungarie et de la Sibérie sud-occidentale. C'étaient incontestablement des Finnois, parents des Ostiak et des Vogoules¹. Lorsque Tch'ang K'ien exécuta sa mission d'exploration entre 140 et 127 avant notre ère, l'aile occidentale des Hioung-nou occupait réellement tout le pays à l'est du Lob-nor, au nord des Van chan et du Hoang hô jusqu'à la frontière du Chen-si. Dès le milieu du m° siècle, sous la dynastie des Ts'in, ils avaient établi une sorte de protectorat sur ce que nous appelons aujourd'hui le Turkestan oriental et v avaient préposé un commissaire général chargé de percevoir les impôts; mais on ne nous dit pas qu'ils y eussent installé aucune colonie<sup>2</sup>. Au siècle suivant, sous la dynastie des Han, la Chine, qui s'était fortifiée et étendue dans le sud, commença à s'avancer dans le Kan-sou étape par étape aux dépens des barbares, à v construire des forteresses, à v fonder des colonies de déportés. Ainsi s'élevèrent successivement Kieou-kouan (Sou-tcheou, 121 av. J.-C.), Tchang-vé (Kan-tcheou) T'oung-houang (Cha-tcheou, 111 av. J.-C.): ainsi commença à se chinoiser peu à peu cette province de Kan-sou, dont la race chinoise ne devait jamais dépasser les limites en son expansion. Les empereurs Han poursuivirent leurs progrès vers le nord-ouest, vers ce bassin du Tarim occupé par une population sédentaire, semé d'oasis fertiles, offrant des routes

<sup>1.</sup> Un Allemand, qui, je ne sais pourquoi, tenait beaucoup à descendre de ces barbares pillards, a soutenu qu'ils étaient de race germanique pour la raison que leur chef portait le titre de Kouen-mo, qui est le vieux mot allemand Kouning Konig. Le calembour est faible. De pareilles fantaisies naissent d'une fausse conception des conditions de la vie nomade et des invasions des Asiatiques en Europe qu'on se représente comme un déménagement gigantesque. Un savant, rivé pour la vie à son fauteuil, se figure volontiers par un effet de la loi des contrastes que les peuples nomades jouissent d'une liberté de mouvements sans bornes, et il s'imagine les Huns ou les Mongols sous l'apparence d'une troupe de saltimbanques voyageant dans leur roulotte, et leurs chefs, les Attila et les Tchingiz Khân, comme de fabuleux impresarii en tournée. Avec ces idées il ne coûte rien de transplanter en quelques années tout un grand peuple d'une contrée à une autre éloignée de plusieurs milliers de kilomètres.

<sup>2.</sup> Ts'ien Han chou, cité par Hyacinthe Bitchourine, op. cit., III, 33.

commodes vers ces riches contrées de Ferghânah, de Sogdiane et de Bactriane récemment reconnues par le vovageur Tch'ang K'ien. En 104, on entreprit contre le Ferghânah, qui refusait de vendre des chevaux, une expédition aventureuse qui échoua assez piteusement; mais on la reprit deux ans plus tard avec des forces plus considérables. Il en résulta la soumission, au moins nominale, de quelques-uns des Etats du bassin du Tarim et la création de plusieurs postes militaires entre Cha-tcheou et le Lob-nor, à Kin-li (Châh vàr) et à Loung t'at (Bougour). Cependant, tout le nord de la région demeurant sous la domination des Hioung-nou. En l'an 59, le prince commandant l'aile droite des barbares de Mongolie se sépara de son suzerain le tchen-yu et se soumit à la Chine, qui en profita pour étendre son protectorat sur tout le pays entre le Lob-nor et le Pamir et placer un résident général à Ou-lei (Bougour entre Koutcha et Kourla). On proceda au recensement des trente-six principautés qui y étaient comprises, et les annalistes chinois nous en donnent le détail. Malheureusement, quelque bien informés qu'ils aient pu être des lors sur cette contrée, ils ne nous apprennent point quel peuple l'habitait. Il est probable qu'en ce temps, comme aujourd'hui, c'était un peuple sans nom ou plutôt avant autant de noms que de cités. Les auteurs grecs et latins, moins bien renseignés d'ailleurs, confirment cette opinion. Yous ne trouvons chez eux aucune mention du Turkestan oriental avant l'époque impériale. Cependant, dans le tableau que donne Hérodote des diverses satrapies de l'empire de Darius, nous voyons qu'il met dans la quinzième, à côté des Saka, les Caspiens, of K257101. Or, il a déjà cité les Caspiens comme faisant partie du onzième gouvernement, et ni lui ni aucun auteur ne signalent de peuple de ce nom en Transoxiane. Rennell a proposé de lire Κάσυν au lieu de Κάσπιος<sup>1</sup>, et, en effet, selon Ptolémée, il y avait un peuple ainsi appelé, à l'est des Saka, dans les environs de l'équatique, sur le territoire du Kâchgar actuel. Il n'est pas impossible que ce territoire

<sup>1.</sup> Rennell, The geographical system of Herodotus examined and explained, London, 1800.

ait été compris dans l'empire perse et dans la même satrapie que le Ferghanah et le Pamir. Malheureusement, aucun manuscrit n'autorise l'ingénieuse correction du critique anglais. Strabon dit que les rois gréco-bactriens avaient étendu leur domination dans l'est jusqu'aux Phrounes et aux Sères et, par conséquent, sur tout le Turkestan oriental; mais il ne parle pas des gens qui vivaient entre la Bactriane et les Phrounes; c'étaient pour lui des Scythes, ce qui ne signifie rien. et il ne semble pas avoir été curieux d'en savoir davantage. Denvs le Périégéte nous apprend qu'au delà des Saka habitaient les Tokhares, les Phrounes et les Sères. Ceux-ci sont les Chinois, les Phrounes paraissent être les mêmes que les Hioung-nou; quant aux Tokhares c'étaient les Yué-tchi ou un groupe des Yué-tchi, car Strabon les mentionne avec quatre autres peuples comme venant d'au delà du Vaxarte et avant pris part à la conquête de la Bactriane sur les Grocs. Pline l'Ancien les place, eux et les Phroures (= Phrounes), dans le voisinage des Sères, après les Attacores du côté des Scythes, soit en langage moderne au nord du Tibet oriental et à l'est du Turkestan¹. Selon Ptolémée, les Thagoures, c'est-à-dire sans doute les Tokhares, sont au nord de Lan-tcheou², près du Hoang hô, et les Throanes,

<sup>1. «</sup> Ab Attacoris gentes Phruri et Tochari, introrsus ad Scythas versi, » Pline fait du pays des Attacores, voisin de la Chine, une peinture où l'on ne peut pas ne point reconnaître le Tibet : « Gens Attacorum, apricis ab omm noxio affatu seclusa collibus, eadem, qua Hyperborei degunt, temperie » Hist. nat., VI, 20). Chez Ptolémée les Attacores deviennent les Ottorokorrhes, situés au nord de l'Himalaya oriental sur un fleuve qui semble correspondre au Tsang-po, mais dont Ptolémée fait un affluent du Hoang hò.

<sup>2.</sup> Il est bien délicat de hasarder des identifications; cependant Thogara, placé sur le Bautisos. Hoang hô vers le point où celui-ci sort du massif tibétain et se dirige vers le nord, et à l'ouest-nord-ouest de Séra métropolis. Si-ngan, ne peut guère être autre chose que Lan-tcheou. En tout cas Ptolémée met les Thagoures au nord-ouest de Si-ngan et cela revient au même.

Le Maha Bhuràta signale les Tokhares à côté des Saka et des Kanka, ce qui prouve au moins que ce nom n'a pas été inventé par les Grees. Le pélerin bouddhiste Hiouen Ts'ang prétend que leur pays se trouvait autrefois à 100 hs à l'est de Nia. Mais son témoignage n'a absolument aucune valeur. Il est trop récent, en

dans le nom desquels il n'est peut-être pas téméraire de reconnaître celui des Phrounes, habitaient plus au nord, dans l'est de Cha-tcheou. Ce sont bien à peu près les mêmes régions que celles que les auteurs chinois assignent respectivement aux Yué-tchi et aux Hioung-nou. Yous tournons toujours autour du bassin du Tarim sans y pénetrer. A la vérité, Pline nomme, comme vivant au delà du Yaxarte, vingt et un peuples scythiques, dont plusieurs devaient se trouver dans le Turkestan oriental; mais ce n'est qu'une liste de noms jetés pèlemèle, qui ne nous apprend rien; il n'y avait, en effet, pas de contrée sur laquelle on fût renseigné d'une manière plus incertaine parce qu'elle était peuplée de nations innombrables et vagues. Nec in alia parte major auctorum inconstantia, credo propter innumeras vagasque gentes. Ptolémée, qui aimait bien mieux se tromper que n'être point précis, a bravement dressé la carte de la Scythie transpamirienne (II 2276; Ig260 6600; Szobiz) avec des villes, des rivières, des montagnes et des positions en longitude et latitude calculées à quelques minutes pres. On v reconnaît le Tien chan, l'Altvn tâgh, le Tarim¹; on v retrouve ou l'on croit v retrouver le nom de Kâchgar

contradiction avec ce que nous savons de l'invasion des Yué-tehr, qui a passé par la route du nord et non point par celle du sud, et avec le recensement du Tur-kestan opéré sous les Han, recensement où il n'est pas du tout question des Tou-ho-lo entre Khotan et le Lob nor et où, au contraire, plusieurs principautés sont signalées, que Hiouen Ts'ang ignore. Il est probable que le voyageur a lu ou entendu dire que les Tokhares étaient venus du pays à l'est du Khotan et qu'ils n'existaient plus dans leur patrie d'origine; en traversant le désert, de son temps complètement inhabité, qui sépare Nia du Lob nor, désert où la tradition voulait qu'il y ait eu autrefois plusieurs cités, depuis disparues, il a supposé gratuitement qu'une d'entre elles avait été la patrie des Tokhares.

1. L'Oykharde, qui, selon Ptolémée, a trois sources, l'une dans les monts Aoudzaciens (Tien chan au nord-est de Kachgar, la deuxième dans les monts Kaciens (Altyn tàgh-Nan chan à l'est de Kachgar, la troisieme dans les monts Asmiréyens à l'est-nord-est de la précédente et au nord de Lan-tcheou. La première peut être la rivière d'Aksou ou même la rivière d'Ili dont Ptolémée aurait par erreur fait couler les eaux vers le Tarim; la deuxième correspond soit à la rivière du Tchertchen, soit a celle de Cha tcheou; la troisième serait le Boulongir

dans celui du pays de Kacie (Kźztz yńsz) et le nom de Khotan dans celui des Khates (vi Xázzı) situés au sud du pays précedent; on v voit le pays d'Akhas (Αχάσα χώςα) qui rappelle les Khâça du Maha Bharáta. Mais aucun nom n'offre la moindre analogie avec ceux que donnent les auteurs chinois, et deux seulement sont semblables à ceux qu'on rencontre chez Pline: οἱ Ηίαλαι (Pialæ) et οἱ Ἰσσηδόνες (Essedones). Ce dernier est curieux. Ptolémée appelle ainsi une grande nation habitant sur un affluent méridional de l'Ovkharde, au pied nord de l'Altyn tagh ou Nan chan, à l'est de Kâchgar et près de la ville Issédon sérique; en outre, il note une autre ville de ce nom, Issédon seythique, située au nord-est de Kâchgar, au pied du T'ien chan. Or, Hérodote parle du peuple des Issédons, qui vivait à l'est des monts Ourals, en face des Massagètes, par conséquent dans le bassin de l'Irtych. C'étaient sans doute des Finnois, parents des Ou-soun. On serait tenté de conclure que le Turkestan oriental a été peuplé, au moins en partie, par une race finnoise; mais le témoignage de Ptolémée n'est pas suffisamment sur pour une contrée qui n'était connue de son temps que par de vagues informations; les noms des peuples avaient pu changer pour des raisons politiques sans que leur race ait subi aucune altération sérieuse; enfin, si l'examen des détails topographiques de la carte du géographe alexandrin peut permettre de placer son Issédon seythique dans les environs de Koutcha et son Issédon sérique non loin de la Lop de Marco Polo¹, la comparaison

ou l'Edzina. Ptolémée a prolongé le Tarim beaucoup trop à l'est et semble avoir cru, conformément à la légende chinoise, qu'il se réunissait au fleuve Jaune (Bautisos) qui, d'après lui, recueille également les eaux du Tsang po.

<sup>1.</sup> Issédon sérique est placé par Ptolémée au pied de la partie la plus septentrionale de la chaîne de l'Altyntàgh, un peu plus près de Sera metropolis (Si-ngan) que de Kâchgar : ces deux traits conviennent à Cha tcheou ; de plus, l'identification de ces deux villes expliquerait pourquoi Ptolémée range Issédon parmi les cités de la Chine et non de la Scythie. Enfin, la position qu'il lui donne sur un affluent du Tarim résulte d'une confusion qui lui a fait faire un seul fleuve de plusieurs. Malgré tout, cette identification est extrêmement douteuse : elle ne permet pas de se rendre compte d'Asmireya. J'inclinerais plutôt à voir Lop dans

des positions et des distances ferait plutôt voir dans la première Khouldja et Cha-tcheou dans la seconde, laquelle est d'ailleurs considérée par Ptolémée comme hors de la Scythie et par conséquent du Turkestan. Dans cette dernière hypothèse, Issédon scythique correspondrait à l'une des villes des Ou-soun et la nation des Issédons à une partie au moins des anciens Yué-tchi. Quoi qu'il en soit, on ne saurait s'appuver sur des bases aussi fragiles pour échafauder une théorie quelconque; et la seule chose que l'on puisse tirer de l'examen des documents grees et latins, c'est que les anciens habitants du Turkestan oriental n'étaient non plus que les modernes connus sous une dénomination ethnique commune à tous. Pour les Grecs, c'étaient des Seythes, expression qui nous renseigne aussi peu sur leur race que l'expression chinoise de Si yu, la contrée d'Occident, puisque parmi les Scythes il y avait aussi bien des Slaves que des Iraniens et des Finnois. Comme les Perses appelaient Saha tous les Seythes, on peut dire que le bassin du Tarim était peuplé autrefois de Saka; mais alors il ne faut pas s'imaginer avoir résolu la question parce qu'à un mot hellénique on en a substitué un iranien.

Pour divisée que cette antique population du Turkestan oriental ait toujours été en groupes distincts et pour inconnue qu'en soit l'origine, quelques témoignages précis permettent cependant d'affirmer l'existence d'une certaine unité ethnique dans le pays entier dès une époque très reculée et de déterminer à quelle race appartenaient les hommes qui y vivaient. Après avoir dit qu'ils étaient agriculteurs et demeuraient dans des villes ou villages, les Annales des premiers Han ajoutent que leurs coutumes ne ressemblaient ni à celles des Hioung-nou, ni à celles des Ou-soun. Ils n'étaient donc ni Turcs, ni Finnois. Il ne s'agit pas ici, en effet, de cette différence de mœurs qui se manifeste nécessairement entre un peuple sédentaire et un peuple

Issédon sérique, et. en ce cas. Asmireya serait Cha tcheou et. Drosakhè serait la principale localité du Tsadam. La seule chose à peu près certaine, c'est qu'Issédon sérique n'était pas la même ville que Khotan.

nomade, puisque la phrase de l'auteur chinois implique que les Hioung-nou et les Ou-soun, nomades les uns et les autres, n'avaient pourtant pas les mêmes coutumes. D'ailleurs, ce seul fait que les gens du bassin du Tarim étaient sédentaires devrait nous empêcher de les ranger parmi les Turco-Mongols, car nous ne connaissons de science certaine aucun peuple turco-mongol qui ait été sédentaire à une époque aussi ancienne; et ceux qui le sont devenus depuis n'ont quitté la vie pastorale pour la vie agricole que malgré eux et contraints ou à la suite d'un mélange avec des races supérieures. On lit dans la chronique des Ouei septentrionaux que depuis Kao-tchang (Tourfan) jusqu'à Khotan les hommes avaient les yeux enfoncés et le nez proéminent, et que les gens de Khotan étaient les seuls qui n'eussent pas les mêmes caractères physiques et qui ressemblassent aux Chinois. Ces yeux enfoncés et ce nez proéminent dénotent une race indo-européenne. Le document cité n'est pas, il est vrai, antérieur au v° siècle de Jésus-Christ; mais toutes les invasions qui s'étaient produites au commencement de notre ère n'avaient pu modifier le type originel que dans le sens turco-mongol. Si le fameux Kanichka, roi des Kouchân ou Yué-tchi, au rapport de Hiouen Ts'ang, étendit ses domaines au delà du Pamir et fit sentir sa puissance jusqu'aux bords du fleuve Jaune, si, plus de trois cents ans auparavant, les derniers rois gréco-bactriens, selon Strabon, dominérent un moment sur la Scythie ultérieure, ces événements n'ont pas dù introduire plus d'éléments arvens dans le bassin du Tarim que les incursions et conquêtes passagères des Hioung-nou dans la même période n'y ont du introduire d'éléments turco-mongols. Comme enfin il ne semble pas que l'empire des Perses, au temps de sa plus grande extension, ait jamais dépassé le Pamir, nous n'apercevons aucune raison de croire que la population du Turkestan oriental n'ait pas été arvenne six cents ans avant le Christ aussi bien que quatre cents ans après. Quant à l'exception que fait l'auteur chinois pour les gens de Khotan, elle ne laisse pas d'être un peu embarrassante, car aujourd'hui leur type ne se distingue pas sensiblement de celui de leurs voisins. Est-ce une erreur de l'annaliste fondée sur une mauvaise observation,

ou au contraire faut-il croire que cette légende rapportée par les Chinois est vraie, d'après laquelle un peuple venu du sud-ouest, c'està-dire du La-dag, aurait occupé primitivement le pays de Khotan, que ce peuple de race probablement tibétaine aurait laissé son empreinte dans le type local, même après avoir été reconvert par l'élément arven. que la différence entre les Khotanais et leurs voisins, encore sensible au ve siècle, se serait atténuée peu à peu pour s'effacer enfin par suite du mélange incessant des uns avec les autres, qui rapprochait de plus en plus les Khotanais des Arvens de Kachgar ou de Yarkend, et des invasions longuement pour suivies des Turcs dans l'Hexapole qui rapprochaient de plus en plus les gens de Kâchgar ou de Yârkend du type mongoloide? Au reste un détail donteux et particulier à une seule ville ne saurait ébranler le fait général, qui subsiste dans toute sa signification et sa portée. La même remarque s'applique au passage où Hiouen Ts'ang prétend que les Kachgariens avaient les veux verts<sup>1</sup>. Je n'ai point remarqué d'veux verts à Kàchgar, et peut-être le moine chinois a-t-il généralisé une observation qu'il n'avait faite que sur un nombre restreint d'individus. Les Ou-soun des T'ien chan avaient de fréquentes relations avec leurs voisins de Kachgar et de Yarkend, et de nos jours parmi les montagnards qui vivent au nord de Kâchgar on rencontre assez souvent des gens aux veux clairs, reste de la vieille race ou-soun qui a laissé son nom sous la forme Ouissoun à la grande Horde des Kazak qui est établie entre le lac Issygh koul et Tâchkent; mais aussi il est vraisemblable qu'il a existé autrefois dans l'un et l'autre Turkestan à côté d'une race brune une race blonde, de souche également indoeuropéenne<sup>2</sup>, dont on trouve encore des survivants chez les peuplades tadjiques du Pamir, chez les Kâfir et les Tchatrâli et qui a pu être plus largement représentée au vu' siècle de notre ère. En somme, nous

<sup>1.</sup> Mémoires sur les contrées occidentales, traduits du sanscrit en chinois par Hionen Ts'ang en 648, trad. Stan. Julien. II. 319, 220. Témoignage répété dans les Annales des T'ang-Hyacinthe Bitchourine. III. 224.

<sup>2.</sup> Une légende du Kafiristan prétend que les Kafir blonds viennent du nord, c'est-a-dire du Turke-tan. Peut-être étaient-ce des Slaves.

devons nous en tenir au texte cité plus haut d'après lequel la grande majorité de l'ancienne population du bassin du Tarim offrait les traits les plus caractéristiques du type indo-européen.

De plus, il est tres probable que, conformement à la tradition, les hommes étaient primitivement semblables des deux côtés du Pamir comme ils le sont de notre temps. Il ne s'est rien passé pendant vingtcinq siècles qui ait pu produire leur assimilation s'ils avaient appartenu antérieurement à des familles différentes. La conversion à l'Islam du Turkestan oriental a sans doute rendu plus actives les relations entre les Boukhariotes et les Kachgariens, elle a unifié jusqu'à un certain point leurs civilisations : mais elle n'a pas provoqué un mélange de sang capable de faire un seul et même peuple de deux peuples divers. Les invasions turques avant sévi de part et d'autre avec une intensité presque pareille, elles ont modifié la race dans le même seus de part et d'autre, et si le pays occidental a entretenu plus longtemps des rapports plus intimes avec le monde iranien, s'il a résisté davantage à l'envahissement turc, cela sert à expliquer que le type v soit resté un peu plus voisin du pur type indo-européen que dans le pays oriental. Or il est incontestable que le Turkestan russe était habité dans l'antiquité par une race arvenne. Les Bactriens, les Sogdiens et les Khârezmiens parlaient une langue indo-européenne, les Annales des Han rapportent qu'au ne siècle avant notre ère tous les hommes depuis le Ferghanah jusqu'au royaume des Parthes, quoique parlant des dialectes variés, se comprenaient les uns les autres et que tous avaient également les veux enfoncés et la barbe épaisse. Et les nomades étaient de même race que les sédentaires. La grande nation des Daens dont les Chinois ont appliqué le nom à tous les gens du Turkestan russe (Ta hia) et qui paissait ses troupeaux à l'est de la Caspienne, est rangée par Hérodote (I, 125) parmi les tribus perses. Selon Strabon (XI, 8) les Kharezmiens faisaient partie des peuples Massagète et Saka, Ceux-ci parlaient une langue d'origine indo-européenne, comme en témoignent quelques mots qui sont parvenus jusqu'à nous. Leur arme nationale était la hache dite sagaris (latin: securis; russe: съвира; allemand: Hache;

suėdois: shara). Dans le nom de la vieille capitale des Saka, Ròxanakė, on reconnaît la racine zend raokhchna (brillant), dans celui de la princesse Sparethra le sanscrit scar (p. , ciel) et aithra (feu), dans celui de Κωρονος, le vieux nom slave de καιρα, qui signifie: cheveux bouclés. Le nom de la reine Zarine s'explique par le zend zaran) a (p. عرب المعارفة) ou peut-ètre par le russe καρα, aurore, qui a donne le nom d'homme Зорьшь. Tomyris rappelle le sanscrit tamara, eau: Spargapis, nom du fils de la reine des Massagetes, se décompose en svarga (ciel, et pis (p. , , , , , , , , , )), fils: 1.

Les observations qui précèdent suffisent à établir que la légende populaire que je signalais au début est vraie dans son sens général et que les anciens Touramens, vivant entre la Caspienne et le Lob nor, étaient réellement les cousins germains des Iraniens. On ne peut savoir quand ils commencèrent à subir le mélange avec leurs voisins Finnois, Turcs et Mongols qui devait à la longue altérer sensiblement leur race et changer leur langue <sup>2</sup>. Habitant aux confins extrêmes du monde aryen

Grigorief, О Скиокомъ Народъ Сакахъ. L'auteur soutient que les Saka étaient des Slaves. Ce n'est pas impossible, mais ce n'est point démontré. Il est plus que probable qu'ils étaient un mélange de diverses peuplades indo-européennes, parmi le-quelles il y avait des Iraniens et des Slaves.

<sup>2.</sup> Nous ne savons a peu près rien de l'ancienne langue du Turkestan oriental, mais qu'elle était indo-européenne, cela résulte de l'origine aryenne de la race elle-même. En outre, dans la nomenclature géographique des Annales de Han nous ne trouvons aucun nom qui puisse se rattacher à une racine turque. Il est vrai que l'on n'en voit guére qui dérivent avec certitude d'une racine indo-européenne. L'étymologie sanscrite que le bonhomme Hiouen Ts'ang donne du nom de Khotan n'a pas le sens commun. Les quelques noms sanscrits dont il affuble certains lieux des environs de cette ville ou bien ont été forgés par les momes savants du pays, ou bien ont été traduits de l'original populaire en sanscrit. Le roi de Khotan portait le titre de hona-ton et Ritter y voit l'allemand Kôniq; cela ne mérite même pas d'être discuté. Toutefois c'est bien un nom indo-européen que celui de Kâchqar, qui n'apparaît que beaucoup plus tard dans les Annales chinoises sous la forme Kié-cha, mais qui était usité des l'époque des

Han, comme nous le savons par Ptolémée. La terminaison gar ou plutôt ghar 🕹

en de vastes plaines ouvertes à tous les vents, aux limites mal définies, peu propres à la fondation d'États concentrés et forts, ne pouvant nourrir qu'une population faible et clairsemée, ils ont été de tout temps très exposés aux incursions et aux envahissements de leurs voisins Européens ou Tartares. La première invasion de la Transoxiane dont le souvenir nous ait été conservé fut accomplie au vue siècle avant Jésus-Christ par des Scythes d'Europe, Slaves probablement, qui durant vingt-huit ans furent maîtres de l'Asie centrale , et les Grecs pensaient que les Saka, dans le sens large du mot, n'étaient autre chose que des Scythes émigrés d'Europe . Peut-être n'était-ce que la suite d'une longue série d'invasions iraniennes et européennes qui peu à peu avaient fait prédominer dans le Touran l'élément aryen sur un élément tartare préexistant, en sorte que dès l'aube des temps historiques la race de cette région était déjà une race mixte et que les conquêtes

est un mot aryen qui veut dire « maison » ou « ville »; nous le retrouvons dans le baloutchi ghar == maison. Quant à hâch, peut-être est-ce le mot iranien juide », encore employé couramment dans le pays. Koutcha Kiu-tseu dans les Annales des Han-rappelle le persan , rue, marché. Il n'est pas invraisemblable que certains termes iraniens désignant dans la langue moderne du pays des choses très familieres ne soient des survivances de la langue primitive. C'est très probablement le cas pour le mot hend, village, qui subsiste et qui est vieux-bactrien ou sogdien.

- 1. Hérodote, I, 103.
- 2. Le vieux poète Khérile, cité par Strabon, VII, 3, dit:

μηλονόμοι τε Σάκκι γενεά Σκυθκι, κύτκο έναιον 'Ασίδα πυροφόρον, νόμαδων γε μην ήσαν άποικοι 'ανθοώπων νουιτών.

« Les Saka, pasteurs de race seythe, mais habitant l'Asie riche en froment, et, en effet, c'étaient des émigrés d'entre les nomades, hommes fidèles aux lois. »

C'est le plus ancien document ethnographique sur l'Asie centrale, car Khérile écrivait vers 500 avant J.-C.: il est probable qu'il s'est fondé sur la tradition de l'invasion scythe, qu'Hérodote devait raconter un peu plus tard. L'historien Éphore de Cumes dit de son côté qu'une partie des Scythes des bords de la mer d'Azof avaient passé en Asie où ils avaient pris le nom de Saka.

ultérieures des Turcs et des Mongols ne furent qu'une revanche des premières conquêtes aryennes, un mouvement en avant qui succéda à un mouvement de recul ignoré de nous, comme il fut suivi plus tard d'un puissant retour offensif des Indo-Europeens représentés par les Slaves.

## CHAPITRE III

LES ORIGINES ETHNIQUES (suite). — LES ELÉMENTS NON ARYENS.

LA TURQUISATION.

Quoi qu'il en soit de l'hypothèse émise à la fin du chapitre précédent, ce que nous savons du rôle joué par les peuples turcs dans le bassin du Tarim entre le me siècle avant Jésus-Christ et le xe après suffirait amplement, en supposant que la race de ce pays ait été purement indo-européenne dans la période antérieure, à expliquer le changement de la langue et la modification du type. Pendant les quatre cents ans que dura la dynastie des Han la partie orientale du Si-yu fut soumise alternativement au protectorat des Hioung-nou et au protectorat des Chinois, mais plus longtemps à celui-là qu'à celui-ci. Mais les Hioung-nou ne paraissent pas avoir exercé une influence bien considérable. Leur domination consista surtout à percevoir un tribut, qui représentait pour la population sédentaire une sorte de police d'assurance contre le

1. Je calcule approximativement que depuis 202 avant J.-C., date de l'avénement des Han, jusqu'à 175 après, date du dermer événement cité par les chroniqueurs de cette dynastie concernant le bassin du Tarim, cette contrée a été soumise au protectorat des Hioung-nou pendant 121 ans entièrement et 150 ans partiellement, et au protectorat de la Chine pendant 86 ans entièrement et 122 ans partiellement. Je me fonde sur les renseignements réunis dans la troisième partie de la compilation de Hyacinthe Bitchourine.

pillage, et leurs gouverneurs n'étaient guère que des collecteurs de taxes. analogues à ce que furent plus tard les baskak mongols en Russie. Les princes indigènes épiaient l'occasion de se soustraire aux charges qui leur étaient imposées : ils cessaient de paver dès qu'ils voyaient les nomades occupés sérieusement d'autre part; ils provoquaient contre eux l'intervention de l'empereur chinois dès qu'ils sentaient celui-ci de force et de loisir, et quand un des petits États en avait soumis plusieurs autres à ses lois, il avait quelquefois la hardiesse de refuser le tribut. Rarement les Hioung-nou, pour rétablir leur suprématie, faisaient de grandes expéditions militaires; ils se contentaient de razzias rapides, et, le plus souvent, au heu de se battre eux-mêmes, ils suscitaient contre les rebelles une coalition des États voisins, toujours jaloux et aimant mieux prêter la main à la servitude de tous qu'à la prospérité d'un d'entre eux. D'ailleurs il n'entrait point dans l'idée des nomades, ni dans la politique de leurs khákán, de coloniser ou d'occuper pour leur compte un pays dépourvu de pâturages, moins encore d'en assimiler la population. Ils concevaient la société comme un organisme militaire et les Hioung-nou possédaient sans doute au moins les grandes lignes de cette puissante constitution guerrière qui, portée à son dernier point de perfection par Tchingiz Khân, assura de si prestigieux succès aux peuples turco-mongols malgré leur faiblesse numérique, malgré leur infériorité physique et morale. Le premier principe des chefs des Hioung-nou devait être de garder leurs gens groupés sous leur main, prêts à la première réquisition, partant d'empêcher les émigrations, surtout dans les villes. Ils donnaient probablement à leurs peuples les mêmes conseils que Bilgé Khakan donne à ses Turcs dans l'inscription de l'Orkhon: « Comme une partie des tiens, ò peuple turc, considérant qu'au midi il n'y avait pas de sombre forêt, disait: « Je veux m'établir dans la plaine, » les gens policés (les Chinois) excitérent la partie du peuple qui parlait ainsi. Des gens ignorants ayant accepté cette invitation, beaucoup des tiens sont morts. Si tu vas dans ce pays-là, ô peuple turc! tu mourras. Mais si, demeurant dans le pays d'Eutuken, tu envoies des caravanes et des convois, et si tu restes dans la forêt d'Eutuken, où il n'y a ni

richesse, ni chagrin, tu continueras a conserver un empire éternel, ò peuple turc! et tu te rassasieras davantage '. » Tous n'écoutaient pas ces recommandations et il se passa chez les Hioung-nou ce qui se passa plus tard chez les Turcs de Bilgé Khâkân: « Tu allas dans tous pays, dit celui-ci à son peuple, beaucoup des tiens se sont perdus ou fatigués. » Plus d'un, lorsque le commandement était faible, dut se laisser séduire par le charme et la mollesse des oasis, accepter avec plaisir la charge bien rénumérée de condottiere au service de ces petites cités turbulentes, mais d'esprit peu militaire. Ces immigrés se perdirent dans la masse et j'imagine qu'ils n'eurent pas beaucoup plus d'importance ethnique dans le bassin du Tarim que les lansquenets allemands n'en eurent en Italie. Pour les deux siècles qui suivirent la chute de la dynastie des Han nous ne savons pour ainsi dire rien de ce qui se fit dans le pays d'occident. La Chine divisée s'en désintéresse de plus en plus, laisse carte blanche aux nomades. Dans la première moitié du v' siècle la dynastie des Youan Ouei, qui s'était fortifiée dans le nord de la Chine, rétablit la charge de gouverneur général de l'occident, les troupes impériales prirent même Karachahr et Koutcha. Ce succès fut éphémère. Un grand mouvement s'accomplissait parmi les barbares. Tandis que plusieurs hordes de Hioung-nou prennent le chemin de l'Europe, une nouvelle tribu se lève au fond de la Mantchourie, celle des Jouan-Jouan, qui bientôt grandit, reunit autour d'elle divers peuples mongols ou turcs, et, marchant vers l'ouest, détruit la domination des Hioungnou, puis envahit le pays de Tourfan en 460. De la il se répand dans toute l'Hexapole, pillant et saccageant; en vain les malheureuses cités réclament la protection de l'Empereur : celui-ci se récuse, impuissant à arrêter le torrent dévastateur?. Ce ne fut du reste qu'un torrent d'été qui disparut sans laisser de traces que quelques ruines. Le chef des Hoa ou Yeptalites, tribu vassale des Jouan-Jouan, s'était détaché d'eux,

<sup>1.</sup> Inscriptions de l'Orkhon, déchiffrées par P. Thomsen, p. 117.

<sup>2.</sup> Hyacinthe Bitchourine, op. cit., III, (37-15); Rémusat, Histoire de la ville de Khotan, pp. 25-26.

avait contourné le Tien chan et le Pamir, avait fondé un empire en Sogdiane et en Bactriane sur les débris de celui des Kouchan. Ce nouvel Etat, dès la fin du siècle, étendit sa domination sur le Turkestan oriental entre Khotan et Karachahr¹ et paraît l'avoir maintenue jusqu'à l'entrée en scène des Turcs proprement dits vers 560. Cependant les Turcs Teulès, appelés *Tié-lé* ou *Kao-kiu* par les Chinois, s'étaient substitués aux Jouan-Jouan dans le pays de Tourfan et depuis un certain temps déjà le Chan-chan (Lop) était placé sous le protectorat des T'oukou-houn, dynastie turco-mongole, qui régna sur les Tibétains du Tsadam et des environs du Kouk nor entre 312 et 6632. Un des princes de cette dynastie, chassé par des troupes chinoises, s'était même avancé jusqu'à Khōtan avec une bande de fugitifs et avait mis cette ville à sang et à sac en l'an 445, mais il n'y était pas resté '. C'est la plus ancienne invasion tibétaine dans le bassin du Tarim qui nous soit connue d'une manière certaine. Au milieu du vi siècle parurent les Turcs proprement dits qui, campés sur les bords de l'Orkhon, reconstituèrent l'empire des Hioung-nou sur la Mongolie entière et la Sibérie méridionale, battirent les Teulès et les Yeptalites (550-570), et les petits Etats du Si-vu paverent aux nouveaux vainqueurs le tribut qu'ils avaient pavé successivement aux Hioung-nou, aux Chinois, aux Jouan-Jouan, aux Yeptalites et aux Teulès. Ceux qui voulurent résister n'eurent pas à s'en féliciter. Les Tourfanais en firent l'expérience; en 590, quatre de leurs villes furent détruites et deux mille des leurs durent émigrer en Chine. Lors du passage de Hiouen Ts'ang en 629 toute la région au sud du Tien chan reconnaissait la suprématie du lieutenant du khâkân turc, Toun

<sup>1.</sup> Ed. Specht, Études sur l'Asie centrale, p. 19-21. Karachahr fut prise et ruinée par les Yéphtalites vers l'an 500. Hyacınthe Bitchourine, III. 152.

<sup>2.</sup> Voir plus loin dans la partie relative au Tibet quelques détails sur les Tou-kou-houn.

<sup>3.</sup> Rémusat, op. cit., p. 24-22: П. Bitchourme, Исторіа Тибета и Хухунора, 1, 74-82. Le voyageur chinois Song-yun rapporte que, lors de son passage en 518, Chan-chan était soums aux Tou-kou-houn.

cheu-hou<sup>1</sup>, campé près de l'Issygh koul, et nous voyons dans le récit du moine le khâkân et ses lieutenants profiter de cette suprématie en percevant des redevances des divers princes, tandis que le menu peuple en tirait parti de son mieux en exerçant le brigandage sur le grand chemin du nord et en pillant les caravanes insuffisamment escortées. D'autre part, la route du sud avait été si bien ravagée par les Turcs et surtout par les Tibétains du Kouk nor que toutes les oasis qui florissaient autrefois entre Nia et le Lob nor, abandonnées des hommes, étaient devenues la proie des sables. C'est alors que la grande dynastie des T'ang commença à régner sur la Chine unifiée, consolida l'autorité, et non seulement tint les barbares en respect, mais obtint par plusieurs victoires la soumission des Turcs orientaux (630). Les cités du Tarim, qui n'oubliaient jamais complètement leurs vieux liens avec l'Empire du milieu, s'empressèrent d'envoyer des ambassades à la cour de Si-ngan et les Chinois se mirent en devoir de rétablir leur souveraineté sur le pays occidental. Ils s'emparèrent de Koumoul (632). Les princes voisins s'inquiétèrent; ils voulaient bien que l'Empereur les aidât contre les Turcs, mais ils n'entendaient point passer sous son joug. Ils s'allièrent donc aux Turcs orientaux. Les Chinois mirent la main sur Tourfàn², prirent à leur solde un condottiere turc, A-seu-na-cheu-ni, qui, avec ses bandes de Teulès, détruisit cinq grandes villes et se rendit maître de 700 villages . Toute résistance fut ainsi brisée; les Chinois installèrent quatre gouverneurs militaires à Karachahr, Koutcha, Kâchgar et Khotan sous les ordres d'un gouverneur général résidant à Koutcha et donnèrent à la nouvelle province le nom de Ngan-si (l'Occident pacifié). Ils ne semblent pas avoir trouvé la population plus turque qu'elle ne l'était au temps des Han. Rien dans les ouvrages des anna-

<sup>1.</sup> Cheu-hou est un titre, probablement yapghou en turc. C'était la première dignité après celle de  $hh\ddot{a}h\ddot{a}n$ .

<sup>2.</sup> Kao-tchang et, depuis, Si-tcheou.

<sup>3.</sup> Je note en passant que A-seu-na fit graver sur pierre le récit de ses exploits. Il n'est pas impossible que l'on retrouve cette inscription à Koutcha ou dans les environs.

listes et les récits des vovageurs ne peut faire supposer qu'il veût une parenté quelconque entre les gens de l'Hexapole et les diverses tribus turques, mongoles ou tibétaines qui les entouraient. Les contumes continuent à différer comme le type physique et nous n'avons aucun motif de croire que l'usage de la langue turque se fût répandu dans le pays. Si on v avait parlé le même idiome que chez les nomades, il est probable que les auteurs chinois auraient noté le fait en même temps que la divergence des mœurs. Ils disent seulement que chaque cite possédait son dialecte particulier, ce qui ne signifie point qu'il y ent entre tous ces dialectes une bien grande disparite. Lorsque j'arrivai a Kâchgar, des indigènes m'affirmerent que le langage de Khotan était autre, tandis qu'en réalité il ne présente que des nuances absolument insignifiantes. Les auteurs ne sont, du reste, pas d'accord; au lieu que Houen Ts'ang prétend que le parler de Yarkend était distinct de celui de Khotan, Soung Yun assure le contraire. Les rares mots, noms ou titres indigènes que nous rencontrons chez les écrivains chinois n'éclaircissent point cette question de la langue; du moins on n'y voit rien de turc, sauf peut-être un ou deux titres imposés par les vainqueurs'. Les Annales des Yuan Ouei nous apprennent que vers l'an 500, les gens de Tourfan parlaient et écrivaient le chinois, mais qu'ils avaient aussi leur langue et leur ecriture propres, auxquelles l'auteur donne l'épithète de hoei. On a voulu en conclure qu'il s'agit de la langue des Turcs Hoei-hou; mais Stanislas Julien traduit hoer simplement par barbare, et il doit avoir raison, car les Chinois ne connaissaient pas

<sup>1.</sup> Par exemple le titre sylif, porté par le prince de Koutcha et dont les Annales des Tang disent formellement qu'il avait été imposé par le khakan turc. Le roi de Kachgar avait le titre de Pei, peut-être beh ou bi. En fait de mot du langage vulgaire les Annales des Tang n'en signalent qu'un, celiu de pai-hié désignant une plante dont les fleurs servent à faire des tissus. S'agit-il du coton et pai-hie est-il une mauvaise transcription de dont qui signifie coton dans la langue actuelle du Turkestan chinois? Mais ce n'est probablement pas plus un mot d'origine turque que coton n'est d'origine francaise, puisque les Turcs primitifs ne connaissaient pas le coton.

encore les Turcs Hoei-hou, au moins sous ce nom. Dans toutes les autres principautés du Si-yu l'écriture avait été empruntée à l'Inde, mais l'idiome était fort différent de celui qui était employé au sud de l'Himalaya. Cela ne démontre point qu'il était d'origine turque et non pas indo-européenne. Nous ne pouvons rien affirmer à cet égard; il est seulement vraisemblable que la langue n'avait point changé depuis l'époque des Han puisque les annalistes ne nous en informent pas et que les noms de lieux sont restés les mèmes, sauf un petit nombre d'exceptions dont aucune ne trahit l'introduction du ture.

La domination chinoise dans le bassin du Tarim ne fut pas beaucoup plus ferme ni beaucoup plus paisible sous les T'ang qu'elle ne l'avait été sous les Han. Les quelques garnisons qui v étaient installées suffisaient à tenir le pays dans l'obéissance, non à le protéger efficacement contre un coup de main vigoureux d'un ennemi extérieur. Or, non-seulement les Turcs, matés pour le moment, étaient impatients du repos et toujours prêts à reprendre les hostilités, mais encore une nouvelle puissance venait de se fonder dans le midi avec laquelle il fallut bientôt compter. Vers 630, le roi de Lha-sa, Loung-dzang, ayant soumis à son autorité toutes les principautés environnantes, avait constitué l'État tibétain. Après avoir aidé les Chinois à détruire l'empire des Tou-kou-houn (Tibétains du Kouk nor), les troupes du nouveau royaume se tournérent vers l'ouest, traversèrent le La-dag (Po-liu) et descendirent en Kachgarie dès 665. Repoussées dans une première campagne, elles recommencerent leurs attaques, et enfin, avec l'appui des Turcs, chassèrent les Chinois un peu après 670 et restèrent maîtresses de la région. Les garnisons impériales ne furent rétablies qu'en 692 à la suite, semble-t-il, d'une révolte du La-dag contre les gens de Lha-sa², révolte qui fermait à ceux-ci la route de l'Hexa-

<sup>1.</sup> Par exemple Sou-lo devient Kié-cha qui, comme nous l'avons vu plus haut, est un nom plus ancien et d'origine indo-européenne. So-kiu (Yàrkend) est appelé Tcho-keou-kia, mot qui ne peut pas plus que So-kiu se ramener à une racine turque. De Ou-mi (Kéria) on fait Pi-mo qui est peut-être tibétain.

<sup>2.</sup> En effet, nous voyons qu'en 690 le La-dag envoie une ambassade à la cour

pole. Vingt ans plus tard, le La-dag retomba au pouvoir de Lha-sa et les Tibétains, s'alliant aux Turcs et aux Arabes, qui venaient de conquérir le Transoxiane, pénetrèrent jusqu'à Kâchgar. Mais le général arabe Kouteyba-ibn-Mouslim ayant du se retirer précipitamment en apprenant la mort du khalife Ouélid, l'expédition echoua complètement (715)1. La Chine fut alors à l'apogée de sa puissance en occident, elle étendit son protectorat jusque sur le Ferghànah, sur Táchkent et mème un instant sur Samarkand, elle exigea le tribut du La-dag et la tranquillité régna pendant quelques années entre Tourfàn et Khotan. Cet état de choses fut fortement ébranlé par la rebellion de Ngan-lou-chan, général chinois d'origme turque, qui, en 756, s'empara de la capitale de l'Empire. La dynastie des T'ang ne fut sauvée que grâce au concours des nomades de race turque, des villes du Ngan-si et du khalife arabe. La rébellion réprimée, les Tibétains, qui l'avaient soutenue, profitèrent de ce que l'Empereur avait du dégarnir les forteresses de la frontière pour envahir le Chen-si, d'une part, où ils saccagérent Si-ngan-fou en 763, et la Kachgarie d'autre part. Yous ne savons a quelle époque exacte ils reparurent en ce dernier pays, mais en 790 nous les trouvons à Pé-t'ing (Ouroumtchi), où ils battent les Hoei-hou ou Ouigour, allies des Chinois. La défaite qu'ils subtrent l'année suivante n'eut sans doute point de conséquences, car ce ne fut qu'après 860 qu'ils furent chassés définitivement de Tourfan et de Bougour. Il est donc à peu

des Tang. L'objet en était vraisemblablement de demander du seçours contre Lha-sa.

1. Les auteurs chinois placent cet événement en 717 Memoires concernant les Chinois, XVI, 12. D'autre part, les auteurs chinois ne parlent pas de l'intervention des Turcs et des Tibétains. Il s'agit cependant bien du même fait. Les Chinois ne mentionnent aucune invasion de la Kachgarie par les Arabes avant 717, et les Arabes n'en mentionnent aucune après 715, et en effet, nous voyons que leurstroupes s'étant retirées dans le Khoracan après la mort de Ouélid (Djoumàda el akhir 96, soit en février 715 le Màverannahar fut perdu pour eux et qu'ils ne le reconquérirent pas avant 738. Kouteyba dut partir en avril 715, mais il est possible que les Turcs et les Tibétains aient résisté encore assez longtemps jusqu'a ce que les Chinois aient réuni des forces suffisantes et que leur déroute definitive n'ait pas eu lieu en effet avant 747.

près certain qu'ils occuperent le Turkestan oriental tout entier pendant au moins trois quarts de siecle. Il est probable que, déjà zélés bouddhistes, ils furent appuyés par les quelques myriades de moines qui peuplaient alors les nombreux couvents de la région, et peut-être auraient-ils maintenu leur domination fort longtemps malgré les Arabes et les Turcs, peut-être la Kachgarie serait-elle aujourd'hui un pays de langue tibétame et de religion bouddhique si de graves luttes, ayant éclaté entre l'élement religieux et l'elément laique dans le royaume de Lha-sa, n'en avaient amené la division au cours du ixe siècle et ruiné la puissance.

La place des Tibétains fut prise par les Turcs Ouigour qui apparaissent alors pour la première fois dans l'histoire du Turkestan oriental<sup>1</sup>. C'étaient, au rapport des annalistes chinois, des descendants de ces Kao-kiu ou T'ié-le = Teules: dont une partie au v' siècle paissait ses troupeaux sur les confins nord-orientaux de la contrée qui nous intéresse, dans les environs de Barkoul. Soumis à l'empire des Turcs proprement dits au milieu du vi siècle, plusieurs de leurs tribus, sous la direction de celle des Ou-hou, c'est-à-dire des Ogouz ou Tokouz Ogouz, secouèrent le joug vers l'an 600 et formèrent sur la rivière Sélenga un groupement de peuplades indépendant qui prit le nom de Ouigour, Hoei hò en Chinois<sup>2</sup>. Durant tout le vi siècle ils furent en

<sup>1.</sup> On a supposé que les Oykhardes de Ptolémée étaient les Ouigour, sans autre motif qu'une vague ressemblance de noms. D'ailleurs, le géographe alexandrin paraît les placer à l'est du Lob nor.

<sup>2.</sup> Hoci-hò est certamement la transcription du ture Ouigour. L'aspiration, qui y a été ajoutée, s'explique par le désir des Chinois de trouver un caractère de leur langue ayant un sens désobligeant tout en se rapprochant pour le son du terme indigène. Hoci veut dire en effet barbare. De même pour transcrire le nom des Huns ils ont choisi les caractères signifiant esclaves turbulents, Hioung-nou. En 788, Hoci-ho est devenu Hoci-hou à la demande expresse du khàkàn ouigour hou = gerfaut ; entin hoci-hou fut à son tour remplacé au xiii siècle par Ouci-ou-eul (= Oui-gou-r). Les inscriptions de l'Orkhon ne citent pas les Ouigour parmi les ennemis considérables de la pui-sance turque et tout ce que les Chinois racontent des Hoci-ho se rapporte à ce que les inscriptions disent des Tokouz Ogouz; la raison en est que le khàkàn turc a préféré l'appellation ethnique à la

16

guerre avec les Turcs; après diverses alternatives de succes et de revers ils durent céder enfin, et ceux qui ne voulurent pas accepter le joug des vainqueurs furent réduits à émigrer dans le nord-ouest du Kan-sou aux environs de Koua teheou et de Kan teheou, ou ils fondèrent un état qui subsista de 700 à 1028 et coupa les communications directes entre la Chine et sa colonie de l'ouest. Les discordes violentes qui s'élevèrent parmi les Turcs après 742 permirent aux Ouigour de reprendre l'offensive du côté du nord, et, en 745, ils substituaient leur domination à celle de leurs vieux adversaires entre l'Orkhon, le lac Balkhach, l'Issygh koul, le T'ien chan, Barkoul, le Nan chan et le Hoang hô. C'est à eux que les Tibétains se heurtèrent lorsqu'ils se furent avancés jusqu'à Ouroumtchi. Le choc entre les deux ennemis dans les vallées des Monts du Ciel fut considérablement amorti par les

politique, qu'il voulait sans doute supprimer comme il voulait briser le groupe qu'elle désignait. Le mot ouigour ne figure qu'une fois sur la stele de Bilgé khakân en un passage mutilé et obscur. Peut-être était-ce une tribu particuliere qui donna sou nom à la confédération entière dont les Tokonz Ogouz firent partie également. C'est ainsi que le nom de la tribu des Ouzbek s'est étendu dans l'usage vulgaire à tous les habitants du Turke-tan russe. Sartes, Kyrghyz, Kazak, et qu'on l'applique même à ceux du Turkestan chinois. Remarquez que les peuplades turques changent facilement de nom, de même qu'elles se décomposent sans cesse en leurs éléments pour reformer de nouvelles combinaisons ethniques ou plutôt politiques. Aussi convient-il de ne pas attacher une trop grande importance à ce nom de Ourgour, dont le souvenir même est aujourd hui entierement aboli dans des régions où il a été universellement connu et employé durant des siecles. Nous lui avons, pour l'amour de la simplification, donné une extension excessive dans le temps et dans l'espace. Les Ouigour n'ont jamais occupé d'autres pays qu'une partie de la Mongolie centrale, septentrionale et occidentale, le nord du Kan-sou et le nord-est du Turkestan chinois. Quand nous disons que le Kondathou bilik. par exemple, est un hyre ouigour, c'est par abus; c'est en effet un hyre turckarlouk, ce qui explique qu'il n'y est jamais question du peuple ouigour ni de la langue ourgour. Aboul Ghàzi, qui est pour beaucoup dans l'abus qu'on a fait du not ouigour. lui attribue le sens d'alliés. او دماق le dérivant de يانوشور suivre. se conformer a. Malheureusement la stèle de Karabalgacoun (800) donne ce nom sous la même forme, alors que selon la règle constante de la morphologie turque à cette époque on devrait avoir out au heu de la forme moderne out.

combats continuels que les Ouigour livrèrent aux Khaka ou Kyrghyz. peuple finnois d'origine, habitant sur les bords du Kem ou lénicey supérieur. Victorieux d'abord, les premiers, se croyant en sécurité du côté du nord, tournerent leurs forces vers le sud et réussirent, en 840, à enlever Si tcheou (Tourfan) aux Tibétains; mais des l'année suivante les Khaka prirent une si rude revanche que les Ouigour faillirent perdre l'empire. Ils se relevèrent pourtant et, en 860, profitant de l'affaiblissement des Tibétains, ils commencèrent la conquête des états sédentaires situés au sud du Tien chan. Cette conquête, dont nous ignorons les détails, semble n'avoir pas dépasse Koutcha à l'ouest et s'arrêta dans le sud aux limites du royaume de Khotan'. Mais elle présenta un caractère tout autre que les conquêtes antérieures des Turcs et les consequences en furent très différentes. Pour la premiere fois, en effet, le khàkan au lieu de se contenter d'un vague protectorat sur les cites et les oasis, et de continuer à demeurer sous la tente dans ses pâturages de Mongolie, fit acte d'occupation réelle et vint en personne s'installer avec ses guerriers en pays cultivé. Il établit sa résidence tantôt à Tourfan, tantôt à Ouroumtchi selon la saison et gouverna directement ses nouvelles possessions qui ne connurent plus des lors de dynastie indigene. Il porta le titre de Arslân khân (le roilion, et tous ses sujets, qu'ils fussent ou non d'origine turque, furent appeles du nom des vamqueurs soit Hoerhou ou Ouigour par les القنزغز Chinois du nom géneral de la confédération, soit Togouzgouz القنزغز ou Tokouz Ogouz par les Arabes du nom particulier de la tribu ou du groupe de tribus qui avait été le novau autour duquel s'était formée la conféderation ouigour.

Vers la même époque un autre état turc se fondait à Kâchgar dans des conditions semblables. Au temps où Nasr le Samanide, régnait en Transoxiane (914-943) d v avait à Kâchgar, au rapport d'Ibn Khal-

<sup>1.</sup> Au rapport de Ouang Yen Te, envoyé par l'empereur à Kao-tchang en 981-982. La relation de l'ambassadeur se trouve dans la compilation de Ma Touan Lin et a été traduite par St. Julien, *Journ. astat.*, IX.

doun, un prince turc appelé Toghan Tékin. Puis le même auteur nous parle d'un Boghra khàn, souverain de Kachgar, qui, en 921, aida Nasr contre les Gouz du Turkestan occidental. Depuis nous suivons régulièrement cette dynastie de Boghra¹, qui resta indépendante dans le Turkestan oriental jusqu'à l'invasion des Kara Kıtan (†128). L'origine en est obscure, on a cru, sans preuves, qu'elle était ouigour comme celle de Tourfan. Grigorief soutient, avec raison, je crois, qu'elle était Karlouk<sup>2</sup>. Les Karlouk étaient un peuple turc qui vivait au nord du Tien chan, enclavé dans les tribus des Tou-kiue. Au vin' siècle, l'empire de ceux-ci tombé, les Karlouk et ceux des Tou-kine qui n'acceptèrent pas la domination ouigour, passèrent à l'ouest de l'Issygh koul et occupérent Tàchkent et le Ferghanah. Si les premiers donnérent leur nom à la nouvelle fédération, les seconds étaient sans doute plus nombreux et les chefs du groupe eurent soin de rattacher leur généalogie à Tchina<sup>3</sup>. l'ancêtre de la dynastie des Tou-kine. D'ailleurs les historiens ou géographes arabes substituent souvent le nom de Turcs à celui de Karlouk et Maçoudi nous apprend que cette nation avait autrefois commandé à toutes les autres nations turques et que son chef avait été khâkân des khâkan. Cela nous prouve bien que ces Karlouk étaient les vrais héritiers des anciens Tou-kine, les Turcs par excellence et l'on disait que leur dynastic descendait du légendaire Afraciàb. Or l'on attribuait la même généalogie à la famille de Boghra khân, les princes de cette famille et leurs sujets sont toujours traités de Turcs

<sup>1.</sup> Boghra signifie « chameau mâle » Ces noms d'animaux sont fréquents chez les vieux Turcs comme noms de famille ou de tribu. C'est du totétisme. Les Turcs proprement dits prétendaient descendre d'une louve Tchin i A-sen-na, en transcription chinoise. Le nom des Ogouz signifie « bœuf ». Nous venons de parler de la dynastie des lions et l'on connaît la tribu actuelle de Tekké, les boucs.

<sup>2.</sup> Григорьевы: Восточный или Китанскій Туркестаць, р. 278 et surv. Les arguments de l'auteur sont, il est vrai, insuffisants.

<sup>3.</sup> Maçoudi. Les Prairies d'or. 1. 289. Au hen de منب ou منب Maçoudi écrit مناث.

simplement et jamais de Togouzgouz; si, d'après Maçoudi, les Karlouk s'étendaient dans les pays de Tachkent et du Ferghanah, nous savons par Istakhrı qu'ils devaient s'étendre beaucoup plus loin à l'est, car ce géographe dit que du Ferghânah. à travers les Karlouk, jusqu'aux habitations des Togouzgouz il faut un peu plus d'un mois1, ce qui placerait la limite entre les deux peuples un peu à l'est d'Aksou. Tandis que les souverains de Kâchgar en viennent quelquefois aux mains avec les Gouz, qui habitaient dans les environs de la mer d'Aral, ils ne sont jamais aux prises avec les Karlouk de Ferghânah et il n'est nullement question de ceux-ci lorsque Boghra khân alla conquérir Boukhâra en 993, d'où l'on peut inférer que le royaume des princes kachgariens était limitrophe de celui des Gouz et du Mâverânnahar, que par suite ce n'était pas autre chose que le pays des Karlouk qui était précisément limitrophe de celui des Gouz et du Màverànnahar. Enfin Djouveyni nous dit qu'au xmº siècle, au temps où la Kachgarie était depuis longtemps devenue musulmane, les Ouigour étaient de tous les idolâtres les plus acharnés contre l'Islam², preuve que Ouigour et Kachgariens étaient deux peuples distincts.

Quoi qu'il en soit de cette question secondaire, il est certain que Kachgar était des la fin du ry siècle gouverné par une dynastie turque qui y residait. Khotan, au contraire, conserva ses princes indigènes jusqu'à la fin du siècle suivant. Nous avons vu plus haut qu'il était en dehors du royaume ouigour. Il ne faisait pas davantage partie de l'état kachgarien, car en 971, d'après les annales chinoises, le prince de Khotan était encore bouddhiste tandis que les Boghra étaient déjà musulmans et il veuait de soutenir une guerre contre eux. Son territoire s'étendait jusqu'au Lob nor et il avait fréquemment maille à partir avec les Hia tibétains, qui avaient ressuscité dans le Kan-sou et la région du Kouk nor l'ancienne puissance des l'ou-kou-houn. Au sud de Khotan le La-dag et le Baltistan étaient déjà, au temps où écrivait Maçoudi (943),

<sup>1.</sup> Remaud. Traduction d'Aboulféda, II. 297.

<sup>2.</sup> D'Ohsson, I. 435.

entre les mains des princes turcs de la race des Tou-kiue, c'est-à-dire proches parents, vassaux peut-être, de ceux qui occupaient Tâchkent, le Ferghânah et Kâchgar. Le royaume de Khotan était donc entouré de toutes parts par des Turcs, sauf du côté du Tsadam. Il n'est pas impossible qu'il ait été obligé de reconnaître la suprématie du khâkân du Tibet tout en conservant sa dynastie indigène<sup>1</sup>. C'est seulement lors de l'ambassade envoyée par lui à la cour impériale en 1009 que le prince de Khotan est qualifié de *hé-han* (khâkan) d'où il suit qu'entre les deux missions de 971 et de 1009, mais non pas avant, une dynastie turque avait remplacé l'ancienne dynastie du pays. Or, selon Ibn el Athir, ce khàkân dont parlent les Annales chinoises était le propre fils de Boghra khàn, Kàdir khân, qui combattit à côté de son oncle Ilik khân contre Mahmoud le Ghaznévide en l'an 1004. Par consequent le sud du bassin du Tarim a été conquis par les Turcs de Kâchgar et occupé effectivement par eux entre 971 et 1004, probablement avant le commencement de la campagne d'Ilik khân en Transoxiane, soit avant 997.

Désormais ce que nous appelons le Turkestan oriental est défini-

1. Maçoudi. Les *Prairies d'or*, I, 350. L'auteur dit que les ancêtres des princes tures du Tibet commandaient autrefois à toutes les tribus turques. Il dit la même chose des Karlouk.

Albirouni Journ, asiat., 1844, H. 259-260 dit que les Tures qui occupaient le nord et l'est du Kachmir, c'est-à-dire le Baltistàn et le La-dag, sont devenus maîtres de Khotan. Albirouni écrivait au commencement du xif siècle, après la conquête de Khotan par les princes de Kâchgar. Est-ce à cette conquête qu'il fait allusion, considérant les Tures du La-dag et ceux de Kachgar comme un seul et même peuple? ou bien parle-t-il d'une soumission antérieure de Khotan par les Tures du La-dag qui se seraient contentés d'une suzeraineté plus ou moins vague et qui auraient été remplacés par les Tures de Kâchgar sans que l'auteur, qui se réfère à un temps plus ancien, en dise rien?

En général, les renseignements que nous donnent les auteurs arabes sur le Turkestan oriental sont fort sujets à caution. Ils ne commencent à connaître quelque chose de précis qu'à partir de la conversion du pays à l'islamisme. Bien plus, Idrisi, qui écrivait en 1154, est aussi vague, aussi obscur, aussi mexact que Ptolémée.

tivement et entièrement une terre turque. Les nomades de la steppe n'y sont plus des envahisseurs passagers qui, leur main faite, ont hâte de regagner leurs pâturages, ne laissant derrière eux que quelques aventuriers et quelques gens chargés de faire rentrer les tributs; ils y sont maintenant à demeure fixe, ils ont quitté leurs tentes de feutre pour des maisons de briques ou de pisé, leurs chefs sont entrés dans les palais des rois indigènes, leurs soldats montent la garde aux créneaux des villes, leurs pâtres deviennent fermiers. La race ancienne du pays, qui, malgré les invasions qui s'étaient succédées durant plus de mille années et la perte de son indépendance, avait conservé son originalité et sa personnalité, commença de s'altérer sensiblement. Elle ne résista guère à la turquisation, par faiblesse naturelle d'abord, puis par suite du triomphe de l'islamisme qui effaça les distinctions de castes, supprima l'idée de race, et confondit tout le monde sous le droit commun du Coran et sous la dénomination commune de musulmans. Les vainqueurs durent approprier leurs coutumes à la vie sédentaire et à la loi du prophète, mais ils gardèrent leur langue et forcèrent le peuple conquis de l'adopter, en sorte que presque aucun vestige ne subsista plus de l'idiome primitivement parlé dans le pays. Pour la première fois, la nomenclature géographique est envahie de noms turcs1. Le plus ancien livre de Kachgarie qui nous soit parvenu, le Koudathoubilil, qui date de 1068, est écrit en pur dialecte turc, et les quatrevingt-douze mots étrangers qu'il contient sont arabes ou persans : si, depuis, la langue s'est altérée, la cause en est moins au réveil des dialectes locaux qu'à l'imitation de la littérature persane et à l'exemple

<sup>1.</sup> Ce n'est qu'après cette époque que l'on trouve les noms de Yârkend, Aksou et d'autres qui sont visiblement tures. Aksou signifie : eau courante descendant des montagnes neigeuses, par opposition à hara sou, eau de puits ou d'étang. On a voulu y voir le nom de la ville que Ptolémée appelle Αξεχεία. Le rapport est lointain, de plus Αξεχεία semble être une mauvaise leçon pour Αξαχία. Yârkend, c'est la « ville des ravins ». Il est vrai que hend ou hent n'est pas un mot ture, mais probablement indo-européen et plus particulièrement touranien, c'est-à-dire appartenant à la langue indigène de la Kachgarie; mais il a été généralement adopté par les Tures des deux côtés du Pamir.

des docteurs musulmans, gens de Boukhâra, habitués au persan et à l'arabe, toujours prêts à employer des mots de ces langues lorsque le turc leur paraissait insuffisant. Au point de vue physique, l'élément nouveau s'incorpora à l'ancien, pendant les transformations politiques que je viens d'esquisser, dans une proportion assez considérable et d'une manière assez intime pour marquer de son empreinte le type d'une race qui n'était déjà plus sans mélange. Quoique des deux éléments l'ancien fût de beaucoup le plus important par la quantité, il ne put cependant pas reprendre le dessus et effacer l'empreinte subie. parce que l'élément turc fut sans cesse renforcé et renouvelé au cours des siècles postérieurs par les invasions successives des Kara Kitan, de Tchingiz khan et des Djoungar, parce que, surtout, les steppes et les montagnes environnantes ont été envahies de Turcs nombreux, qui, y trouvant les conditions favorables à leur existence accoutumée. s'v sont multipliés plus qu'adleurs au point d'y dominer et d'absorber les populations aborigènes précédentes, que les Doulan ont occupé les forêts de Kachgarie, les Kyrghyz, les monts de l'Alay et du T'ien chan, les Kazak, les steppes des vieux Massagètes et les Turkmen celles de Dahens, que le voisinage, la communauté de religion et de langue ont facilité et encouragé les relations entre ces nomades turcs et les agriculteurs des oasis, que chaque pasteur qui, désormais, troqua sa houlette pour une bêche fut un Turc, qui accrut pour sa part l'elément turc des villes et des villages aux dépens de l'élément indoeuropéen, alors qu'en Kachgarie celui-ci n'avait plus où s'alimenter. Au xie siècle cette combinaison ethnique n'est pas encore achevée, les noms de peuplades que je viens de citer, seuls employés aujourd'hui en Asie centrale, n'y sont pas connus alors, mais les Ouigour, les Karlouk, les Turcs, les Ogouz sont à peu près les mêmes gens que les Kyrghyz, les Kazak, les Turkmen, ils occupent presque les mêmes régions; la turquisation est déjà très avancée et ne s'arrêtera plus, les limites où elle doit atteindre sont fixées. Aussi je ne crois pas qu'il soit nécessaire de pousser plus lom ce tableau d'histoire ethnographique, d'autant que la suite de cette histoire est bien établie

dans ses traits principaux et n'offre guère matière au doute et à la discussion.

En résumé, la population présente du Turkestan oriental est formée essentiellement de deux races, non pas superposées, ni juxtaposées, mais combinées: la race ancienne des Touraniens d'origine indoeuropéenne, que nous considérons comme une unité simple parce que nous ne pouvons pas la décomposer en ses éléments, et la race-nouvelle des Turcs qui s'est incorporée à la précédente surtout au cours du ix° et du x° siècle. De ces deux parties constituantes la seconde est plus faible dans les villes et les campagnes cultivées, et au contraire prédomine dans les bois et les monts, chez les pâtres Doulân ou Kyrghyz dont il sera question plus loin. Quant aux Chinois, aux Tibétains et aux Mongols, qui ont joué un rôle politique important, ce sont au point de vue ethnique des quantités négligeables, sauf à Karachahr où l'on trouve un groupe de population mongole considérable. Prjévalsky a imaginé de distinguer les gens du nord de ceux du sud, prétendant que les veines de ceux-ci contiennent une part notable de sang tibétain, et il les appelle Matchin. Les Khotanais disent, il est vrai, que leur pays est celui que les vieux livres de légendes nomment Matchin; mais cela n'a pour eux aucun sens ethnographique, ils ne se considérent pas comme d'un autre sang que les Kachgariens dont ils ne diffèrent en effet ni par le type, ni par les coutumes, ni par le caractère moral. Leur cité a été dans le passé en relations plus suivies avec les Chinois qu'aucune autre cité dans la région, excepté Tourfan, elle a entretenu plus de rapports qu'aucune autre avec les Tibétains, elle est restée un peu plus longtemps entre leurs mains au viue et au ixe siècles; mais certainement ni les Chinois, ni les Tibétains ne se sont fixés dans le pays et ne se sont mélés aux indigènes en nombre suffisant, ni d'une manière assez durable pour avoir exercé une influence assez considérable sur la race. En ce qui concerne la tradition signalée plus haut d'après laquelle le district de Khotan aurait été peuplé autrefois par une tribu venue du La-dag, elle est trop sujette à caution et le fait qu'elle indique serait-il vrai que, faute de détails, nous n'en pourrions pas apprécier la valeur réelle et les conséquences. Il n'est point invraisemblable qu'il y ait chez les Khotanais un peu plus de sang tibétain et un peu moins de sang turc ou mongol que chez les Kachgariens, mais comme les éléments constitutifs ne sont pas très dissemblables et que leurs proportions ne diffèrent pas beaucoup, le résultat a été à peu près le même. Si les gens du sud et ceux du nord ont été distincts à une époque quelconque, ce que nous ne saurions affirmer malgré le texte chinois déjà cité (P. 31), ils se sont, depuis, mêlés et confondus au point de ne plus former qu'une masse homogène, et, en un mot, il n'existe point de peuple *Matchin*.

1. Remarquons toutefois que plusieurs noms géographiques pourraient bien être tibétains. Pi-mo Kéria rappelle le tibétain hyé-ma, qui se prononce tantôt péma, tantôt Tchéma et qui signifie sable. Telle est peut-être aussi l'origine du nom de Pialma, village proche de Khotan et du vieux nom de Tchertchen, Tchémo-to-na, dont les deux dernières syllabes représenteraient grong pron. tong = ville) ou kr'om (t'om = bazar). Or, non seulement cette étymologie serait justifiée parce que ces trois localités sont en effet entourées de sables remarquablement profonds, mais encore c'étaient les trois premières localités importantes que les Tibétains rencontraient en débouchant dans le désert de Gobi, soit par la route de Gougourtlouk et de Polour, soit par celle du Karakoram et de Sandjou, soit par celle du Tsadam, et ils avaient ainsi un aussi bon motif de les appeler « villes des sables » que les Chinois en ont eu de donner à Toun-hoang le nom de Chatcheou, c'est-à-dire la Ville des sables. Kéria est appelé Ou-mi sous les Han et le nom de Pi-mo se trouve pour la première fois dans Hiouen Ts'ang, c'est-à-dire avant les invasions tibétaines du vin° siècle. Il n'est pas admissible que l'incursion des Toukou-houn au ve siècle ait pu être la cause de ce changement de nom. Reste l'hypothèse que Pi-mo était bien l'ancien nom imposé par les premiers envahisseurs tibétains dont parle la légende, que Ou-mi était soit un autre nom de la ville, soit un nom de fantaisie imaginé par les Chinois, semblable à Yu-t'ien pour Khotan, à Sou-lo pour Kâchgar. Enfin Polour est peut-être le mot tibétain Polou qui désigne une station au pied d'un col, station composée d'une hutte en pierres sèches, comme il y en a au pied du col de Kar-dong (Kardong Polou) et au pied du col qui mène à Gougourtlouk, à Khân langar, un peu au sud du village actuel de Polour.

## CHAPITRE IV

## LE DÉVELOPPEMENT DE LA CIVILISATION.

La race composite qui habite aujourd'hui le Turkestan chinois n'a jamais atteint qu'à une civilisation assez rudimentaire, encore qu'elle soit depuis très longtemps déjà sortie de la barbarie primitive. Parvenue rapidement à un certain degré de culture, elle ne réussit guère à le dépasser, par suite des conditions défavorables où elle fut placée, semblable à ces arbres plantés dans une terre peu profonde, qui poussent d'abord avec vigueur, puis, rencontrant trop tôt le roc ou le tuf, cessent de croître et restent rabougris toute leur vie. Dès la première mention un peu précise que nous trouvons dans l'histoire de ce peuple, il nous apparaît comme beaucoup plus avancé que ne l'étaient à la même époque plusieurs de ceux qui de nos jours marchent à la tête da la civilisation. Alors que les Germains demeuraient dans de grossières huttes de bois ou dans des souterrains disséminés dans les forêts et les landes, se nourrissaient de laitage, partageaient leur temps entre la guerre, la chasse et la pature, connaissaient à peine l'agriculture, ignoraient le commerce et l'industrie et menaient une existence très analogue à celle des Kyrghyz, les Touraniens orientaux habitaient des villages et des villes entourées de murailles, se construisaient des maisons de pisé, de briques ou de pierres, possédaient des marchés où se vendaient les marchandises de la Chine et de la Bactriane, usaient de vêtements de

soie, extravaient et travaillaient les métaux, fabriquaient des sabres, des lances, des cuirasses de métal, creusaient des canaux d'irrigation, cultivaient toutes sortes de céréales et de fruits. Cette civilisation avait sans nul doute la même origine que celle de la Bactriane, de la Sogdiane, du Khàrezm. A défaut de document catégorique à cet égard, la similitude de race, la facilité relative des communications nous induisent à le penser, et alors comme aujourd'hui le pays du Tarim devait être une copie plus ou moins affaiblie des pays du Yaxarte et de l'Oxus. Sans parler des légendes qui font régner des deux côtés du Pamir les vieux rois mythiques de la lignée de Tour, les objets preislamiques, poteries ornées, figurines de terre cuite, pierres gravées provenant des ruines d'Afraciàb, l'antique Samarkand et de Peykent, l'ancienne capitale de la Sogdiane, ressemblent singulierement à ceux que l'on trouve parmı les débris du vieux Khotan à Yotkân. Du reste la Kachgarie etait destinée par la nature des choses et sa situation géographique à entretenir des rapports avec la Transoxiane et la Bactriane beaucoup plus qu'avec toute autre contrée. En quinze jours on va de Kachgar à la capitale du Ferghanah sans obstacle sérieux, au lieu qu'il faut un mois et demi pour se rendre au Kachmir par d'affreuses montagnes inhabitées ou peuplées de tribus barbares et que c'est à peine trop d'un trimestre pour franchir la distance qui sépare Tourfan de Si-ngan à travers un désert de sable presque dépourvu d'eau, plein de mauvais génies qui égarent le voyageur, infesté de bandes pillardes et où la route n'est marquée que par les ossements de ceux qui y ont péri. Tchang Kien prétend qu'avant lui la contrée de l'ouest n'avait eu aucune relation avec la Chine. Il exagère sans doute, car son propre récit nous apprend que le roi du Ferghanah possédait déjà quelques notions sur l'Empire des Han¹. Mais ces rapports antérieurs avaient du être bien faibles et insignifiants, puisque l'on n'en trouve nulle part le souvenir dans les historiens chinois; et cela n'est pas fait pour surprendre celui qui se rappelle que le Kan-sou n'était pas encore colonisé à cette époque

<sup>1.</sup> Hyacinthe Bitchourine, op. cit., III. 2.

reculée, que les postes de Cha-tcheou et de Sou-tcheou n'existaient point, qui, depuis, offrirent aux caravanes un peu de repos et de sécurité et leur permirent de se ravitailler. Il est certain du moins que la civilisation, que Tchang K'ien observa dans le Touran oriental 140 ans avant Jésus-Christ, n'était en aucune manière empruntée à la Chine. Quant à l'Inde, nous voyons que dans les périodes connues elle a exercé une trop mince influence sur la Kachgarie et entretenu avec elle un trop médiocre commerce pour que nous puissions supposer qu'il en ait été autrement dans les temps plus anciens. Il est vrai que la Kachgarie doit à l'Inde le bouddhisme, mais c'est là une exception, qui s'explique par un prosélytisme extraordinaire et par l'intervention des rois indo-scythes, en sorte que ce fut en grande partie par l'intermédiaire de la Bactriane que le bouddhisme pénétra dans le bassin du Tarim. Au contraire, les deux régions de l'ouest et de l'est du Pamir ont toujours été en rapports très étroits et l'influence de l'une sur l'autre a toujours été considérable, malgré diverses causes qui s'y sont opposées. En fait, le premier evénement certain de l'histoire du Tourân oriental est précisément la conquête qu'en opéra la Bactriane environ deux siècles avant notre ère et il n'est pas trop hardi d'assurer que ce fut là, non le commencement, mais la suite des relations entre ces deux contrées, qui n'étaient plus barbares depuis longtemps. Dans le Touran occidental la civilisation était déjà fort ancienne et avait acquis un certain éclat. La légende, que raconte Ctésias de la guerre de Sémiramis contre la Bactriane, montre au moins la grande idée que l'on avait du passé de ce pays. Le géographe Albirouni, Khârezmien luimême, nous dit que le vieux calendrier solaire du Khârezm était le meilleur de tous et que l'ère nationale remontait à l'an 678 avant Jésus-Christ. La conquête d'Alexandre introduisit dans ces régions quelque chose de la politesse hellénique; enfin on sait que la Bactriane fut un des centres les plus importants de la religion de Zoroastre, ce qui suppose un assez haut degré de culture intellectuelle et morale. Les Touraniens de l'est, dont la société dérivée de principes semblables se développait parallelement, suivirent les progrès de leurs frères d'un pas inégal.

Ils recurent d'eux le mazdéisme et plus tard le manichéisme. Parmi les vestiges du passé ensevelis sous le sable, on retrouve une foule de terres cuites et de pierres gravées, représentant des figures de style grec plus ou moins pur. Si cela ne signific point qu'on savait, il y a deux mille ans, fabriquer ces objets à Khotan ou à Kâchgar, cela indique que le goût v en était répandu et que le commerce avec la Bactriane hellénique était actif. L'entrée en scene des Chinois eut pour résultat immédiat d'accroître ce trafic, car la Kachgarie devint l'intermédiaire obligée entre la Chine et l'Occident. Les marchands du pays allaient chercher les soieries à Si-ngan et par Lan-tcheou, Sou-tcheou, Cha-tcheou, Lob, Kourla et Koutcha, les transportaient aux bazars de Kâchgar<sup>1</sup>, où venaient les prendre les marchands de Ferghanah, de Sogdiane, de Bactriane, qui eux-mêmes les passaient aux Perses ou aux Parthes. En même temps l'influence politique des pays de l'ouest du Pamir ne cesse pas de se faire sentir à l'est. En l'an 84 la Sogdiane soutint Yarkend et Kachgar contre le gouverneur chinois qui se tira d'affaire en provoquant l'intervention de la Bactriane en sa faveur. En 90 les Bactriens envahirent le Si-vu, vers 110 ils intervinrent pour régler une question de succession au trône de Kachgar. Il est assez probable qu'ils jouèrent un rôle plus important que les annales officielles de l'Empire du Milieu ne veulent l'admettre et qu'il y a beaucoup de vrai dans ce que dit Houen Ts'ang, que le fameux Kanichka étendit ses domaines jusqu'à l'est du Pamir et fit craindre ses armes jusqu'auprès du Fleuve Jaune.

La civilisation que les Chinois rencontrérent dans le basssin du Tarim sous la dynastie des Han était, pour ainsi dire, le dermer rameau qu'eût poussé dans l'orient la civilisation de l'Asie occidentale: mais c'en était le rameau le plus faible et le moins verdovant. Il ne faut point s'exagérer l'éclat de cette societé antique, m s'imaginer qu'elle fut tres

<sup>1.</sup> On a émis l'opinion non justifiée que le centre de ce negoce était Khotan. V. plus loin, ch. ix.

supérieure à celle d'aujourd'hui. Hest d'autant plus facile de se laisser duper par le mirage du passé lointain que nos informations sont plus rares et plus vagues. On est fort tenté d'attacher une importance excessive aux menus faits qui se lèvent de temps a autre dans l'aridité de l'histoire, de même que celui qui voyage dans le désert risque de prendre pour une oasis un bouquet de tamaris qui se dresse à l'horizon poudreux. Si nous admettons, et la chose est très probable, qu'entre le premier siècle avant notre ère et le cinquième après il ne se produisit pas, en dehors de la propagation du bouddhisme, de changement social considérable et que les renseignements donnés par les Annales des Youan Ouei et des Liang peuvent également s'appliquer à l'époque des Han, nous pouvons ajouter aux signes de civilisation déjà signalés qu'à Khotan il v avait d'habiles artisans en vaisselle de cuivre, qu'à Koutcha on fabriquait des draps ou des feutres fins, qu'à Koutcha et à Kàchgar on exploitait des mines de cuivre, de fer, de plomb et d'étain, presque toutes abandonnées de notre temps, que les rois s'assevaient sur des trônes d'or sculptés et portaient des casques à figures d'animaux, très probablement d'origine bactrienne, qu'enfin les gens n'étaient pas dénués de savoir-vivre et de politesse. La poterie et les terres cuites du vieux Khotan sont certainement, en partie du moins, l'œuvre d'artisans locaux et dénotent un art de quelque valeur aujourd'hui bien dégénéré. Mais nous ne vovons rien qui frappe l'imagination, qui marque un puissant effort d'intelligence ou de volonté, on ne nous dit pas qu'aucune ville fût très vaste, très populeuse, très brillante ou contint quelque monument réellement remarquable. La valeur d'une société se mesure jusqu'à un certain point à la grandeur, à la solidité, à la beauté des édifices qu'elle construit, or il ne semble pas qu'à aucune époque on ait rien bâti en Kachgarie de beau, de grand, ni de solide et il n'est point de pays où les ruines soient en somme plus misérables. Sous les Han

<sup>1. 386-558.</sup> Bitchourine, op. cit.

<sup>2. 502-556.</sup> Rémusat, Hist, de Khotan.

l'organisation politique des cités était tout à fait sommaire : un roi, un vézir, un commandant de l'aile droite des troupes, un commandant de l'aile gauche. Cette division en aile droite et en aile gauche est un vestige de la vie nomade primitive, non que les Touraniens n'eussent depuis longtemps passé à la vie sédentaire; mais, une fois la distance franchie qui sépare l'état pastoral de l'état agricole, ils n'avaient point su poursuivre leurs progrès, et cent ans avant notre ère, la constitution de leurs cités n'était pas plus compliquée que celle des tribus turques de la steppe. Le recensement qui fut opéré par le gouverneur chinois, vers le milieu du premier siecle avant Jésus-Christ, donne pour les 31 principautés comprises dans les limites du Turkestan oriental une population totale de 315,000 âmes. Evidemment ce recensement dont je donne le detail ci-dessous ne mérite qu'une confiance restremte. Le gouverneur qui le fit exécuter n'avait pas les employes nécessaires pour établir une bonne statistique; le nombre des feux ou des hommes en état de porter les armes ne correspond pas toujours à celui de l'ensemble des habitants. Cependant, c'est une indication qu'il n'est pas permis de négliger, et. à supposer que l'evaluation soit inférieure de moitié à la réalité, le total serait de 630.000, soit le tiers environ de la population actuelle. Il est à remarquer, en outre, que tous les centres d'habitation qui existaient alors existent encore aujourd'hui, sauf Kinkine, que par conséquent les légendes, comme celle des trois cents villes qui s'élevaient jadis entre Khotan et Tchertchen, contiennent incomparablement plus de fantaisie que de vérite, que l'opinion, d'apres laquelle les surfaces cultivees auraient été plus vastes autrefois qu'aujourd'hui et les sables auraient fait des progres importants dans les temps historiques, est dénuée de fondement. Il me paraît de toute certitude que la Kachgarie n'a jamais été aussi florissante qu'aujourd'hui au point de vue matériel, encore qu'elle ait plutôt perdu que gagné au point de vue intellectuel et artistique. Les seules modifications apportées dans le cours des âges par les agents naturels sont une légère surélévation du niveau du sol, un léger déplacement des oasis et la disparition de quelques lieux cultivés et habites sur les cours inférieurs du Bostan

NOTE - Vari le tableau d'après II Bitchaurine et trigorief. Mais l'ai refait tout le travail pour les identifications

| ANCIENS NOMS                                                | NOMS MODERNES                                                                                                                                                                     | PEU X                                                    | AMES                                   | MILICE               | OBSERVATIONS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Jo-kian                                                     | W. au S - E de Teharkalyk)<br>Lop, Tehaikalyk.                                                                                                                                    | 1, 500                                                   | 1 750<br>17 100                        | 500                  | Pays de montignes, mines, pas de cultures<br>Cultures rares, population nomade. Sur la grande route de l'onest.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Niu-mo                                                      | Teherteben ,<br>Atchân, Tekenz davân                                                                                                                                              | 55.5                                                     | 929                                    | D. 70                | Rasins, fruits.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                             | kedek, en rumes                                                                                                                                                                   | - X-                                                     | 908                                    | 900                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Soun-lon                                                    | . Soutzhak, Kara say .                                                                                                                                                            | 550                                                      | 1.600                                  | 908                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Ou-mı.                                                      | Kena                                                                                                                                                                              | 077                                                      | 55 S                                   | 0,0,0                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| km-le                                                       | Chakar, Polour                                                                                                                                                                    | ;<br>;                                                   | 2.176                                  | Dus.                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Yu-then                                                     |                                                                                                                                                                                   | 3,400                                                    | 20.000                                 | 7 000 %              | Jade                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <br>  Pi∹ han .                                             | Gouna,                                                                                                                                                                            | 200                                                      | 900                                    |                      | Tele do route du Kinn (de l'Africaintes non la Lond on me                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Ou-to, Ya-tcha.                                             | Kandjout                                                                                                                                                                          | E 8.                                                     | 000.00                                 | 1000 %               | Violent, cel an on passe an morse de coole.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Tsea-ho .                                                   | kouk yar                                                                                                                                                                          | 500                                                      | 000 5                                  |                      | Jade Nomades semblables any Kiang                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Pouth                                                       | kınkol '                                                                                                                                                                          | 929                                                      | www                                    |                      | Nomades semblables any Krang,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| I-nai, Té-ho                                                | Valle du Yarkend davia.                                                                                                                                                           | 5                                                        | 670                                    | 5000                 | id Entre le Sarvach kol of Konl. v.er                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| On-let                                                      | Sarvelt kol                                                                                                                                                                       | 1 000                                                    | 2 000                                  |                      | bi his more than the strength of the property |
| hmen-ton                                                    | Onlonghtchal                                                                                                                                                                      | . S.                                                     | 1, 100 (2,1002)                        |                      | de la race des Sé                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                             | Aarkend                                                                                                                                                                           | 4 240 0 240 5                                            | 16. 37.                                |                      | Jude vert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Sou-lo                                                      | Kachgar                                                                                                                                                                           | 21 000 (3 510 7)                                         | 12 677                                 |                      | Circuds bazars, Roule du Ferghânah, de la Sogdiane et de la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1 u-tou.                                                    | Safyr bay                                                                                                                                                                         | 102                                                      | 300                                    | ŝ                    | Nomades vetus comme les Ou-Soun.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Nou-mo.                                                     | Onel Tong                                                                                                                                                                         | 90                                                       | 24 500                                 | 2,00                 | Miel Fer. Route directe pour Khotan, la jours                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                             |                                                                                                                                                                                   |                                                          | 001.6                                  | 1. 100               | Capitale des Ou-Soun a 610 hs at E. (Lire O. S. de l'Isygh koul   au delà du col Bédel).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Kieon-tsen.                                                 | Koutcha                                                                                                                                                                           | 6.970                                                    | 81 370                                 | 21,076               | Mines of forges                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Nulling.                                                    | Chall vin                                                                                                                                                                         | 0110                                                     | 907                                    | 3.                   | Résidence du gouverneur chinois                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 7 II-II                                                     | Kourla                                                                                                                                                                            | 200                                                      | 1.580                                  | 900                  | l errain marecageux.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| :                                                           |                                                                                                                                                                                   |                                                          | 39 100                                 |                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| len-kı .                                                    | Narachahr,                                                                                                                                                                        |                                                          | 52,000                                 |                      | Près d'un lac abondant en poissons (Bagrach koul).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <u>۲</u>                                                    | Assa chahar ou Lonktchoun                                                                                                                                                         |                                                          | 500                                    | 150                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Khou-khoa                                                   | Toksoun                                                                                                                                                                           | :3                                                       | \$98                                   | 9                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Chan-Kouo.                                                  | Nyzyl Bangnyr, 130 km. S. S. E de kourla                                                                                                                                          | 0.7                                                      | 000                                    | 907                  | Montanana attalia D. J. H. W 1 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| · ·                                                         |                                                                                                                                                                                   | 700                                                      | 0.00 3                                 |                      | Montagnes steriles, 1738 de bie. Mines de ter<br>La ville camtale s'annelle Kara ha. En til no 1 g. Olfania fam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Niu seu occidental                                          | Touring                                                                                                                                                                           | 1.500                                                    | 6000 5                                 | 000                  | dèrent une colonie militaire dans cette principalité à Kao-tehane                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| oriental                                                    | Pitchan 1                                                                                                                                                                         | 4.000                                                    | 15 000                                 | 3,000                | D'apres les Annales des IIan postérieurs,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| NB. — Lorsqu'il y a est due surtout aux Annales des second- | B. — Lorsqu'il y a deux chiffres pour une même localité, lest due surfout aux annexions opérées par les différentes ci<br>Anneles des seconds flan ne nomment que 11 principantés | che localité, le se<br>différentes cités<br>principantés | cond représente e<br>entre les deux re | relui du<br>censemon | deux chiffres pour une même localité, le second représente celui du recensement des Han postérieurs. L'augmentation considérable annexions opétées opétées par les différentes cités entre les deux recensements, et a l'évaluation maufheaute de la première statistique. Les l'an neus nomment que 11 névaluation.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                             | e ant anament in the compa                                                                                                                                                        | principantes.                                            |                                        |                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

Toghrak, du Nia daria et du Kéria daria, disparition amplement compensée par un meilleur aménagement des oasis subsistant. Que les rivières qui se perdent aujourd'hui dans les sables aient rejoint primitivement le Tarim et que leurs bords aient été peuplés, cela est probable, conforme à la géologie, mais cela nous reporte hors de l'histoire, aux époques légendaires d'Afraciàb et de Tour, peut-être plus loin encore dans l'antiquité.

Les mêmes causes qui avaient fait manquer le développement social du Touran oriental jusqu'à la première occupation chinoise devaient le faire manquer encore dans la suite. On ne saurait guère imaginer des conditions géographiques plus défavorables à l'éclosion d'une civilisation forte et brillante. Des nombreuses oasis disseminées dans le désert immense, aucune n'est assez considérable pour fournir la matière d'une société complète et capable de grands progres, aucune ne produit assez de richesses pour subvenir au luxe nourricier des arts, aucune n'alimente assez d'hommes pour entretenir une elite intellectuelle suffisante, apte à remuer la masse inerte. Dans un groupe aussi restreint la vie est naturellement peu compliquée, les affaires sont de mince importance, exigent peu d'activité, peu d'efforts et de réflexion, d'où il résulte une grande indolence et une sorte de stagnation générale. La réunion de plusieurs oasis ensemble aurait corrigé le trop de petitesse de chacune, mais elles sont trop séparées les unes des autres. Chaque ville notable est distante de sa voisine de plusieurs journées de marche, elle est aussi isolée au milieu du désert qu'un îlot au milieu de l'océan, elle a sa rivière qui, au heu de la relier aux villes des environs, l'en éloigne au contraire ; exactement délimitée dans sa ceinture de sables, elle n'a rien de commun ni rien à démèler avec les autres cités, elle possède non seulement son terrain propre, mais aussi son eau propre qui n'appartient à nulle autre, elle produit juste ce qui suffit à son existence et précisément les mêmes choses que les oasis prochaines, elle n'a par conséquent rien à leur emprunter, ni à leur prêter. Si encore les divers centres d'habitation étaient dispersés en tous sens comme des arbres dans un verger, il eût été possible d'en

former des groupes assez denses et stables; mais ils sont tous, et l'on n'en compte que douze de considérables, en négligeant Karachahr et Tourfan, égrenés sur une ligne elliptique longue de trois mille kilomètres. Les tentatives d'agrandissement des plus forts d'entre ces petits états devaient nécessairement échouer, car ils étaient obligés de se développer sur un front trop étendu et, pour ainsi dire, sur un seul rang. Au lieu d'un bataillon compact, ils n'avaient qu'une file indienne, interrompue et coupée en menus tronçons, sans cohésion et sans résistance. L'attaque en était aussi facile que la défense en était difficile. Joignez que les principautés de premier ordre étaient toutes à peu près d'égale valeur et d'égales ressources, que, partant, elles étaient impuissantes à conserver leurs avantages et à s'imposer définitivement aux autres. Khotan, Yârkend, Kâchgar, Akson, Koutcha, Karachahr, Tourfân et Lob se disputaient sans cesse la domination et l'obtenaient tour à tour sans jamais-rien-fonder que de fragile et de provisoire. Malgré-une analogie apparente, il n'y a aucune comparaison à établir entre le Touràn oriental et l'ancienne Grèce. Les cités helléniques, qui ont joué un rôle dans l'histoire de la civilisation, si petites qu'elles nous semblent auprès de nos états modernes, étaient beaucoup plus considérables et plus riches que Kachgar ou Yarkend. Elles étaient infiniment moins éloignées les unes des autres, communiquaient plus intimement entre elles, étaient plus variées de climat, d'aspect, de productions, de situation géographique, partant de mœurs et d'esprit, et rien n'était plus favorable au progrès que cette diversité jointe à un facile et constant échange d'impressions mutuelles. Enfin, voisines d'une mer, qui, par ses vents réguliers et alternants et par ses iles innombrables, étaient éminemment propice à une navigation novice encore, elles recevaient par cette voie les idées et les arts en même temps que les denrees des plus prospères contrees du monde. Au contraire, la Kachgarie était, surtout dans l'antiquité, en dehors des grandes routes du commerce, qui aurait pir accroître sa richesse et son activité, parfaire l'éducation et féconder l'intelligence de son peuple. Séparée de tous les centres de civilisation par des montagnes et des distances énormes même du plus

rapproché, la Bactriane, elle était pour toutes les nations qui l'entouraient l'extrème borne du monde connu, elle-mème presque inconnue. Du grand mouvement qui s'était fait sur les bords du Tigre et de l'Euphrate et sur ceux de la Méditerranée, elle n'avait perçu que les dernières vibrations, très affaiblies, incapables de secouer sa torpeur. Elle était restée trop livrée à elle-mème, trop enfermée dans les limites étroites de son génie propre comme dans le cercle de ses montagnes monotones.

Les invasions turques aggravèrent encore l'effet de ces mauvaises conditions. Elles furent moins funestes par les ravages et les ruines qu'elles firent, par les exactions des intendants qui en résulterent, que par l'action qu'elles exercèrent sur les mobiles de la volonté. La médiocrité, l'extrême dispersion des centres habités, leur proximité de la frontière rendaient la résistance à peu pres vaine et toujours désastreuse. La caravane qui passait sur le grand chemin solitaire au pied des monts était la proie infaillible des maraudeurs barbares descendus des hauteurs, la ville assise dans la plaine vide tombait aux mains des premières grosses bandes qui débouchaient par les vallées. Comment se défendre? La frontière était trop immense pour être surveillée partout et protégée par des ouvrages fortifiés, elle était tropvoisine pour que l'attaque fût prévenue, et alors, qu'elle fût ou non victorieuse, elle portait également la dévastation au cœur même du pays. Les agressions se renouvelant sans cesse, les gens des oasis ne tardèrent pas à se convaincre de l'inanité de leurs efforts, se résignèrent à paver pour avoir la paix et sauver leur pain quotidien, prirent l'habitude de dépendre d'autrui et de courber l'échine devant le plus fort. Ils perdirent l'esprit militaire et ne le retrouvèrent plus. Avant que la première expédition chinoise ne fut décidée, les envoyés impériaux déclaraient dans leur rapport que les troupes indigènes étaient faibles et qu'une armée chinoise ne rencontrerait pas de résistance sérieuse. Ce n'étaient cependant pas les soldats qui manquaient : tout homme valide devait se tenir prêt, armé et équipé, à toute requisition. comme aujourd'hui au Tibet, et l'on pouvait mettre ainsi cent mille hommes sur pied. Mais évidemment les vertus guerrières, le sens de la discipline, le courage faisaient déjà défaut non moins qu'au temps présent. Je ne prétends pas que cet énervement de la volonte soit dû uniquement aux invasions turques, mais elles y sont pour une bonne part.

Les résultats pernicieux de ces invasions furent mal compensés par l'occupation chinoise qui fut pen efficace. Elle fut trop intermittente et son influence ne s'exerça que d'une maniere superficielle. Les Touraniens orientaux apprirent à élever le ver à soie et à fabriquer des soieries, ils devinrent les intermédiaires pour une partie du commerce entre la Chine et l'Occident et encore ce commerce fut-il toujours assez mince; quelques-uns de leurs princes reçurent une éducation chinoise ou épousèrent des princesses chinoises: à Tourfan, qui fut la plus chinoisée des cités de la région, les gens instruits surent parler et écrire la langue mandarine, et l'administration fut organisée sur le modèle de l'administration de l'Empire. Tout cela était fort insuffisant, la différence de race, de mœurs, de langue, de traditions, de religion était trop grande et la culture chinoise resta lettre morte pour le peuple soumis. Les Chinois du reste n'aidaient point à combler le fossé; leur orqueil dédaigneux de l'étranger les en empêchait. Très casaniers par religion et par habitude, ils ne venaient guère dans le pays conquis, et l'empire du milieu y fut représenté seulement par quelques fonctionnaires, confinés dans leurs já-men. par de rares marchands, simples commissionnaires en général et ne faisant que passer, surtout par des soldats et des déportés criminels, médiocres agents de civilisation. En outre, à côté de quelques bons effets. l'intervention de la Chine en produisit un funeste en ce sens qu'elle contribua à séparer le Touràn oriental de l'occidental, source de sa civilisation, la plus capable de l'alimenter encore. Elle fit dévier le peuple de l'Hexapole de sa voie

<sup>1.</sup> Cela résulte du recensement même où l'on compte en moyenne un soldat pour cinq habitants.

normale pour l'engager sur une route où il n'était pas en état de marcher.

Presque en même temps que les troupes chinoises, le bouddhisme fit son apparition et se propagea surtout grace au puissant roi des Kouchan, Kanichka, dont l'autorité s'étendit un moment sur le Tourân oriental au premier siècle de notre ère. Nous ne pouvons pas dire que ce fut un bienfait. La nouvelle religion possedait une métaphysique très noble et une morale très haute: mais une religion vaut un peu ce que valent les hommes qui la pratiquent et les Touraniens étaient moins préparés à profiter des beaux côtés du bouddhisme qu'à se laisser gâter par ses défauts. Le pessimisme profond qui est l'essence même de la doctrine de Châkva Mouni, son dédain absolu des choses de ce monde illusoire, le renoncement à l'action qu'il prêche, en un mot, son mysticisme exagéré, étaient très propres à favoriser la pente naturelle des esprits nouvellement convertis à la nonchalance et à l'indifférence. De plus une des caractéristiques du bouddhisme est un grand mépris, teinté de commisération, pour les laiques placés si bas sur l'échelle de la connaissance et qui peuvent tout juste espérer, à force d'oraisons et d'œuvres pies, gravir dans une existence ultérieure un degré de l'échelle infinie. Par suite, le but est avant tout d'accroître autant que possible le corps des moines, les seuls vrais initiés, et l'on cherche moins à guider le troupeau des ames vulgaires dans le sentier du salut qu'à leur inculquer le respect de l'habit religieux, et à les façonner à l'obéissance et à la mansuétude. Ce n'est point de cela que les Touraniens avaient besoin. D'ailleurs le bouddhisme n'a exercé parmi eux qu'un empire limité. Nous sommes portés à l'exagérer parce que l'état du pavs à cette époque ne nous est guère connu que par les moines qui v ont voyagé: Fa Hien, Soung Yun, Hiouen Ts'ang. Leurs récits sont trompeurs quoique leur bonne foi ne soit pas en cause. Comme ils ne s'intéressent qu'à leur religion, qu'ils ne parlent à peu pres que d'elle, il nous semble qu'en dehors d'elle il n'existait rien. Un examen plus approfondi montre qu'il en faut rabattre. Le nombre des moines parait n'avoir pas dépassé le vingtième de la population totale, ce qui est bien

peu en comparaison du Tibet moderne<sup>1</sup>. L'influence sociale du clergé était très variable selon les cités. Nous pouvons le mesurer assez exactement au degré d'amabilité des épithètes appliquées par Hiouen Ts'ang à la population de chaque ville. Les gens de Kâchgar et de Yarkend étaient de mauvaises têtes, des esprits forts; c'est pourquoi le bon pèlerin nous dit qu'ils sont « emportés et violents, enclins à la friponnerie et à la fraude, qu'ils ne se soucient point de la morale et tiennent l'étude (de la théologie) peu en honneur ». Le peuple de Koutcha était plus honnête; mais celui de Khotan était un vrai modèle. poli, vertueux, décent, doux et respectueux, aimant les livres; aussi le roi était-il fort dévot, ne manquant pas une procession, plein de déférence pour le clergé, qui avait une part considérable, sinon prépondérante, dans le gouvernement : dans l'ambassade de 960 ce ne fut pas seulement le roi qui envoya des présents à l'Empereur de Chine, mais aussi un personnage, sans doute religieux, portant le titre de Précepteur du roi, le même qui fut donné par Khoubilay au grand lama du Tibet. La population était récompensée de sa piété, elle vivait dans l'abondance et la joie, heureuse de son sort. Bref, c'était le paradis terrestre. Les Annales officielles sont moins flatteuses; tout en reconnaissant la politesse des habitants de Khotan, elles les accusent d'être artificieux, peu décents, portés au vol et à l'adultère2. Cela ne doit pas étonner après ce que nous avons dit tout à l'heure du bouddhisme, qui agit médiocrement sur la moralité de la masse populaire: le Tibet est là pour le prouver. Il faut s'en tenir au témoignage des Annales offi-

```
1. Chan-chan. 4,000 (Fa-Hien).

Khotan. 5,000 (Hiouen-Ts'ang).

Yarkend. 2500 —

Kachgar. 10,000 —

Koutcha. 5,000 —

Karachahr. 2,000 —

Tourfan. ?
```

2. Rémusat, Hist. de Khotan, p. 16. Bitchourine. op. cit., III, 201.

cielles, en tenant compte toutefois de la courtoisie extrême avec laquelle tout peuple a coutume de parler des autres. Vous verrons plus loin qu'après douze siècles écoulés les choses n'ont pas beaucoup changé. Au point de vue intellectuel, le bouddhisme n'a pas été un véhicule de progrès très important. Sans doute Hiouen Ts'ang rapporte avec complaisance qu'il y avait des moines d'une grande science théologique, et un Isiouen Ts'ang musulman, quelque aveuglé qu'il pût être par l'esprit de parti, ne trouverait pas autant à louer de notre temps. Mais les moines lisaient les livres sacrés dans le texte original; ils ne les traduisirent point dans la langue du pays, comme ils le firent au Tibet, partant, ils ne créérent point de mouvement littéraire. Ils introduisirent, il est vrai, une écriture, qui se répandit partout et servit à l'usage courant; mais cette écriture n'était pas la première qui ait été employée, car il est certain que le mazdéisme en avait apporté une avec lui, et cette facilité avec laquelle les indigènes changeaient d'écriture est l'indice d'une faible diffusion de l'instruction et d'une littérature insignifiante. Le bouddhisme apporta aussi un art religieux ; les temples du pays étaient ornés de statues, de peintures, de basreliefs, soit tirés directement de l'Inde, ou travaillés sur place par des moines artistes d'après les modèles indiens. On n'a pas encore retrouvé de spécimens de cet art; mais on ne peut manquer, le hasard aidant, d'en découvrir un jour ou l'autre. Cela nous apprendra peu de chose de nouveau puisque nous savons des maintenant que cet art existait, qu'il n'était pas original et qu'il ne créa pas de mouvement artistique indigène.

A côté du bouddhisme et restreignant son influence, quatre autres religions existaient dont la plus ancienne était ce que les écrivains chinois appellent le culte des esprits. C'était une religion des forces de la nature, du feu, des rivières, des montagnes, du printemps fécondant, du Dieu redoutable qui vit dans les profondeurs de la terre. Ces forces étaient quelquefois figurées sous des formes animales ; il y avait aussi des dieux-animaux qui peut-être ne représentaient rien qu'eux-mêmes. Les Khotanais, par exemple, adoraient des espèces de rats.

gros comme des hérissons!, qui rendirent de signalés services à leurs dévots. Le culte naturaliste se combinait avec celui des ancètres. Les rois surtout étaient honorés après leur mort; on élevait un temple sur leur tombe dans le désert et on leur offrait des sacrifices!. De rares vestiges subsistent encore de cette religion primitive, qui se rapproche autant de celle des anciens Chinois et de ce que nous appelons improprement le chamanisme! que des plus vieux cultes indo-européens. Nous n'en connaissons pas assez les détails pour en démêler le rôle social; mais l'on peut affirmer hardiment que la majorité du peuple lui était attachée. Les trois autres religions, le mazdéisme, si toutefois il en subsistait quelque chose, le manichéisme et le christianisme nestorien, n'étaient pratiquées que par une assez infime minorité. Tout ce que nous en savons, c'est qu'il y eut un évèché à Kâchgar, qu'au x' siècle, selon Ibn-Khordâdbeh, les Tokouz Ogouz étaient en partie madjous (manichéens) et en plus grande partie zénádikeh (bouddhistes);

- 1. Peut-être des ratons. Il y a un assez grand nombre de ratons dans les environs du Lob nor.
- 2. Rémusat, Hist, de Khotan, Bitchourine, op. ctt., III, 214-218-225. Le 7 du 7º mois à Karachahr, sacrifice aux ancêtres.
- 3. Chaman est le nom chinois littéraire pour désigner les prêtres bouddhistes. Les Turcs païens appellent leurs prêtres ham et les Mongols hø.
- 1. On traduit ordinairement madjous par mazdéens et zénàdikeh par manichéens. Mais il est fort douteux qu'il y ait eu encore à cette époque de vrais mazdéens en Kachgarie; on n'en trouve aucune mention certaine et l'auteur musulman a très bien pu confondre sous le même nom de madjous les mazdéens et leurs frères les manichéens. Quant à zénàdikeh zendik; ce mot s'applique à tous les athées ou à tous les païens indistinctement. Si les anciens auteurs arabes l'emploient surtout pour désigner les manichéens, c'est que les païens les plus connus de ces auteurs étaient pour la plupart des manichéens; mais nous savons par le Kâmous que cette expression avait autrefois comme aujourd'hui un sens très général. Si l'on conserve l'ancienne traduction, il en résulterait que les bouddhistes de Kachgarie auraient été entièrement inconnus des auteurs arabes et cela est tout à fait invraisemblable vu le grand nombre des temples et des moines de cette religion qui existaient alors dans le pays. Maçoudi rapporte que le roi des Tokouz Ogouz était zendik, et nous savons par les écrivains chinois qu'il était

qu'à la même époque, au dire de Ouang Yen Té, il y avait à Tourfan un temple manichéen gardé par des prêtres persans<sup>1</sup>.

Si cette rencontre de religions différentes, toutes très belles à des degrés et à des points de vue divers, s'était produite dans un milieu mieux préparé, il en aurait pu résulter de précieuses conséquences pour le développement de la civilisation par les polémiques et les luttes mêmes que le choc devait provoquer ; car c'est une loi que les facultés de l'homme se fortifient et s'accroissent dans les guerelles et les batailles. Il est curieux que dans ce pays les historiens ne nous signalent avant l'arrivée des Musulmans ni controverses, ni guerres, avant la religion pour cause. Le peuple, né badaud, écoutait volontiers dans les carrefours les commentaires des prédicateurs sur l'Avesta, le Dhammapada ou l'Evangile, surtout quand des contes merveilleux et dramatiques y étaient mêlés; mais il était peu capable de s'échauffer à propos du conflit éternel ou temporaire entre le Bon et le Mauvais, de Zarvân Akarana, le Temps sans bornes, des quatre vérités excellentes, victorieuses de Maya, de la grande et de la petite voie, de la double personnalité de Jésus, homme et Dieu, et du mystère de la Rédemption. Il eût couru grand risque de confondre les chrétiens avec les mazdéens et les manichéens avec les bouddhistes s'il ne les avait distingués à la forme du bonnet et à la couleur de la robe de leurs docteurs respectifs. Aux discussions théologiques et aux subtilités métaphysiques il préférait un bon tour de promenade à l'ombre des peupliers et quelques pas de danse au son de la flûte et de la guitare.

Au vu<sup>e</sup> siècle après Jésus-Christ le Touran oriental en était à peu près au même point où nous l'avons vu sous les Han, seulement le

en effet bouddhiste. Enfin Ouang Yen Té ignore les mazdéens, il ne connaît que les manichéens et les mentionne comme assez peu nombreux, or cela serait tout à fait contraire au texte d'Ibn Khordàdbeh si l'on continue à traduire zénàdikeh par manichéens. Inversement, si l'on traduit ce mot par bouddhistes, les auteurs arabes et chinois se trouvent entièrement d'accord.

<sup>1.</sup> St. Julien. Journal asiatique, IX, 52-66, 1847.

portrait qu'en ont tracé les auteurs contemporains est plus détaillé et nous y reconnaissons tous les traits essentiels de la physionomie du pays et du peuple, tels que nous les observons encore aujourd'hui. La tournure d'esprit, les goûts, le caractère, le degré de moralité étaient alors ce qu'ils sont de notre temps, les arts que l'on pratiquait, on les pratique toujours, ni mieux, ni pis, sauf de faibles exceptions, on fabriquait à peu près ce qu'on fabrique et par des procédés identiques, on faisait le même commerce par les mêmes voies, on cultivait les mêmes plantes dans les mêmes champs. Cependant une révolution s'accomplit dans l'intervalle, la plus complète qu'un peuple puisse subir. Une race nouvelle se mêla à l'ancienne, l'état politique, la langue, la religion, le droit furent changés. Il se fit beaucoup de bruit et d'agitation, et, finalement, il se trouva que les apparences s'étaient modifiées, mais que le fond était resté le même.

La conquête turque, commencée au 1x° siècle et terminée dans le suivant, apporta un élément ethnique jeune et vigoureux, une organisation militaire excellente, une écriture, une langue. Les indigènes acceptèrent tout ce qu'on voulut. Les Turcs étaient des soldats, chevauchant et guerroyant le plus qu'ils pouvaient, occupant leurs loisirs à manger et à boire; ils n'avaient point de temps de reste pour se mettre à l'école de la population soumise, il fallait bien que celle-ci se mit à la leur, apprit leur façon de parler et d'écrire. Ce mélange d'une race grossière avec une race mal affinée n'était point fait pour relever celle-ci, pour lui donner le goût des sciences et des arts. La langue des vainqueurs, née dans les bois et les steppes, était un médiocre instrument de civilisation, si rude et si incomplète qu'on fut bientôt obligé d'en combler les lacunes au moyen de mots étrangers. Du moins les conquérants étaient doués de vertus éminentes, de celles qui manquaient le plus aux conquis et qui leur eût été le plus précieux d'acquérir. Ils étaient disciplinés, savaient commander aussi bien qu'obéir, ne craignaient ni l'effort, ni la douleur; dès que le tambour battait, ils étaient à cheval, et, sans regarder derrière eux, oubliant femmes et enfants, maisons et jardins, ils partaient, durs à la fatigue et hardis à l'attaque. Il semble que la compagnie de parcils gens était capable d'arracher les indigènes à leur mollesse traditionnelle, de retremper les ressorts de leur volonté. Il n'en fut rien. Dans la hiérarchie sociale du nouvel état, l'armée forma une classe à part, venant mimédiatement après le corps des fonctionnaires civils (tapouktchi). Les Tures tenaient plus à la qualité des soldats qu'à leur nombre, ils ne se souciaient pas de les exposer à se corrompre par trop de familiarité avec le peuple, ni de verser dans les cadres des troupes tous les gardes nationaux de Kâchgar ou de Yârkend. Aussi le *kara putun*, la masse noire des bourgeois et des paysans qui travaillaient et pavaient, restaient-ils tranquillement chez eux sans avoir, à leur grande satisfaction. l'occasion de se façonner aux vertus militaires. Ils jugealent les coups, acclamaient le vainqueur, louaient le vaillant et censuraient le lâche, et quand l'armee était vaincue, le territoire envahi, ils attendaient l'ennemi avec confiance, une bourse pleine à la main. Quelle que fut la solidité de la discipline turque, elle devait bientôt se fondre au contact de cette mollesse. L'armée se recruta de plus en plus difficilement. Les Turcs, qui s'établissaient dans les villes et les campagnes, s'adaptérent vite au milieu; les mœurs s'efféminaient et la race s'abâtardissait. Les pâturages insuffisants ne nourrissaient pas assez ces bergers, bons cavaliers, non attachés au sol et prèts à l'aventure. Or le moindre affaiblissement était funeste, car cette extraordinaire fabrique d'armees qu'avait été la Mongolie était encore en pleine activité et toute concurrence était vaine contre les troupes neuves qui en sortaient, parfaitement organisées et entraînées, souples et fermes comme une corde d'arc bien tendue. De plus, si la dynastie des Boghra khân avait réussi à fonder pour la premiere fois une domination indépendante, puissante et stable en Kachgarie, les conditions géographiques n'en continuaient pas moins à être détestables. Cet empire ne constituait pas un ensemble compact, fortement groupé autour d'un centre. C'était la même poussière d'oasis reliées par un lien artificiel, aussi peu agrégées et unies naturellement que les grains d'un tas de sable. A quelque point que l'on fut, on était sur la frontière; si l'on ctait puissant, il était aussi facile de la

franchir que d'être chassé de chez soi, si l'on était faible. Ainsi Ilik khân s'empara en quelques années du Ferghânah, de la Boukharie, du Kharezm, et son successeur non seulement fut refoulé avec une rapidité égale jusqu'aux portes de Kâchgar, mais encore dut pendant quelque temps faire acte de soumission à son vainqueur, le sultan seldjoukide Malik Châh (11 moitié du vr siècle). Ce manque de consistance empêchait qu'il ne se format une nationalité, vivant de sa vie propre et originale, cimentée moralement par une tradition commune, ininterrompue durant des siècles. L'avènement de la dynastie turque fut la seule chance sérieuse qui se soit jamais présentée à la Kachgarie de s'ériger en état libre et considérable. Il v eut de la part de cette dynastie une tentative intelligente de s'implanter dans la conscience et dans l'histoire en même temps que sur le sol du peuple soumis, de réveiller en lui un esprit patriotique et le souvenir de légendes glorieuses. Elle se déclara l'héritière du héros local, Afraciàb, et rattacha à lui son origine. L'auteur du Koudathou bilih, qui écrit sous l'inspiration du prince, dit avec fierté : « Nous autres, gens du Tourân. » L'expérience se prolongea honorablement pendant plus de deux cents ans et échoua définitivement à la suite de l'invasion des Kara Kitan ou Khitay (1128), qui ruina du même coup l'empire des descendants de Boghra khân, à l'est de Pamir et celui des Seldjoukides à l'ouest. Il est remarquable que, depuis, le Turkestan oriental ne jouit jamais plus de l'indépendance, sinon d'une manière très éphémère, et ne fut plus qu'une province des états de souverains Kitan, Djagatavides, ou Oirot, qui résidaient hors de ses limites, à Khouldja, c'est-à-dire près des steppes nourricières de soldats.

Les Turcs qui avaient envahi le Touran oriental, Ouigour de l'est ou Karlouk de l'ouest, comptaient parmi eux des païens, des manichéens, des chrétiens nestoriens et chacun rencontra des coreligionnaires dans le pays conquis. Mais ils n'avaient point la religion fort à cœur et en changeaient aisément quand les circonstances s'y prêtaient. Les Ouigour de Tourfan se firent bouddhistes parce qu'ils trouvèrent dans la contrée un grand nombre de moines de cette religion, puis-

sants, influents, utiles à ménager. A Kachgar, Satok Boghra khan se fit musulman (vers 950) par imitation de ses congénères de l'occident, pour ne point s'attirer une guerre sainte et pour se faire accepter des musulmans de Samarkand et de Boukhàra au cas où son ambition et sa fortune l'y conduiraient. La conversion du prince a toujours été le meilleur moven de propagande, car alors on dispose du bras séculier, plus efficace que les sermons et les menaces de chatiments dans l'autre monde. Les sujets turcs de Boghra khan, disciplinés avant tout, suivirent l'exemple du maître; ses sujets indigènes, qui avant tout craignaient les coups, passèrent le pas à leur tour. Il n'y avait pas à gloser, en effet : la nouvelle religion ne souffrait les objections que lorsqu'elle était la plus faible; avant le gouvernement pour elle, elle eut vite fait comprendre à tous qu'il fallait réciter la fátihalt et se taire. Le peu tolérant docteur, qui a écrit les Actes de l'Eglise musulmane sous Boghra khan et ses successeurs, dit que cette époque fut tellement glorieuse et digne de regrets que l'on enfonçait un clou dans la tête de tout mécréant. Dans son enthousiasme pour son héros, l'auteur veut nous donner une trop bonne opinion de son zele. Il exagére sans doute, les princes turcs étaient de moins furieux propagateurs de la foi et les Touraniens n'avaient pas tant d'opiniatrete. Il n'y eut de résistance sérieuse qu'à Khotan, qui était resté indépendant sous un gouvernement théocratique bouddhiste: mais quand ce gouvernement fut détruit par Boghra khân (vers 980-990), le bouddhisme disparut bientôt, et les débris s'en dissimulèrent avec soin. Il eut une renaissance momentanée lorsque le bouddhiste Koutchlouk khan, chef des Navman, vint des bords de l'Ili renverser la dynastie des Boghra khan (1209) et persécuta l'islam. Ce fut un feu de paille, Tchingiz khân, quelques années plus tard, aidé par la population musulmane à qui il promit le libre exercice de son culte, détruisit la domination de Koutchlouk. Depuis, quoique la Kachgarie fit partie des états de la dynastie

<sup>1.</sup> Transcription turque de Sàdik صادق.

mongole de Djagatay, dont les premiers princes furent bouddhistes, l'islam ne perdit point la prépondérance, les gouverneurs de Kâchgar furent musulmans; le christianisme et le bouddhisme végétèrent jusqu'à ce que la conversion définitive des souverains mongols à l'islamisme avec Toghlouk Timour (1350) extirpàt les derniers restes des religions dissidentes.

Le Ouigouristàn, je veux dire le rovaume fondé par la dynastie d'Arslân khân entre Koutcha et Koumoul, fut dans la même période une citadelle du bouddhisme en face de la Kachgarie musulmane. La religion s'unit ainsi à la politique pour séparer les deux moitiés du Touràn oriental, pour rattacher l'une, selon les affinités naturelles, au Tourân occidental, et l'autre à la Chine en dépit de la nature. Les deux principautés maintinrent leur indépendance l'une contre l'autre. Subjugées toutes deux par les Kara Kitan, elles conservèrent leur autonomie intérieure; conquises par Tchingiz khan, l'une devint dépendante des Djagatavides de Khouldja, l'autre des Empereurs Yuen de Pékin. Cela fut de médiocre conséquence. La civilisation chinoise n'exerça qu'une faible influence pour les raisons que j'ai déjà exposées. Les relations entre l'Empire et Tourfan, faciles tant que dura le rovaume également ouigour de Kantcheou, devinrent difficiles quand celui-ci fut ruiné en 1028 par les Tibétains Hia, qui soumirent le commerce à des conditions draconiennes, pillant les caravanes qui prétendaient se soustraire à des droits de transit excessifs1. A la suite de l'invasion des Kara Kitan ces relations cessèrent; rétablies par les Yuen, et resserrées par un lien de vassalité, elles ne furent pourtant pas assez intimes et ne se prolongèrent pas assez longtemps pour produire des résultats importants. A l'avenement des Ming en 1368, les Djagatavides s'emparèrent de Tourfan, puis, en 1431, de Koumoul,

<sup>1.</sup> La capitale des Hia était Ning-Hia. Les princes turcs de Khotan, vassaux de Kâchgar, essayérent au xi siècle de rétablir la liberté du commerce ou au moins d'obtenir des conditions meilleures. En 1097, ils firent la guerre aux Hia. Nous n'en connaissons pas les résultats ; en tous cas l'invasion des Kara-Kitan mit fin a ces tentatives.

ressoudant ainsi les deux parties du Touran oriental, qui avaient été disjointes pendant 500 ans. L'union religieuse se fit en même temps; l'islamisme, qui avait peu prospéré jusque-là en Ouigouristàn, y domina dès qu'il eut pour lui les pouvoirs publics; en 1420, d'après le rapport de l'ambassade de Châh Roukh, une grande partie de la population était encore bouddhiste. En 1603 lors du voyage du P. Goes, tout le pays de Kâchgar à Koumoul était entièrement musulman, et même l'islamisme avait pénétré jusqu'à Sou tcheou où il tenait une place considérable.

L'islamisme possède une haute valeur sociale, très supérieure à celle du bouddhisme. C'est une religion simple, le dogme n'en est pas subtilement raffiné, le culte en consiste surtout en quelques pratiques rigoureusement obligatoires, assez fréquentes pour rappeler sans cesse l'esprit du crovant à la religion et aux devoirs moraux qu'elle impose, mais peu compliquées, faciles à apprendre et peu génantes en général. Par suite l'islamisme est à la portée de l'homme le plus humble, le plus ignorant aussi bien que du plus orgueilleux docteur. L'âme la plus naive est aussi capable que la plus cultivée de goûter la paix de Dieu dans le jardin d'Eden, elle est-égale en dignité aux regards du Miséricordieux, son salut lui importe autant, et ceux qui sur la terre ont charge d'àmes et sont dépositaires de la Parole sacrée doivent en répandre la semence également dans toutes les consciences, donner à toutes les mêmes soins, les diriger toutes avec la même sollicitude dans la voie du bien. Si l'islam, non plus qu'aucune religion non dépourvue d'aspirations idéales, n'exclut pas le mysticisme, il ne lui permet pas de tout envahir. L'accomplissement de la tâche quotidienne, la recherche de l'intérêt terrestre conduisent aussi bien à la félicité suprême que la contemplation perpétuelle. Le Coran ne commande pas de renoncer aux choses du monde, mais seulement de ne pas s'y attacher follement, il n'enseigne le mépris des vanités d'ici-bas que juste assez pour mettre un frein à la rapacité humaine et inspirer le respect des pauvres et des humbles. Il porte ainsi à l'activité pratique. Il ne souffre pas la constitution d'un corps de moines innombrables qui dévorent

le peuple laborieux en le dédaignant. Il n'existe point de religion où chaque individu ait plus de part aux bienfaits moraux et matériels de la communauté, où il y ait aussi peu de distance entre le clergé et la masse des fidèles, entre les riches et les indigents, où ceux-ci soient aussi considérés et trouvent aussi facilement aide et protection auprès de leurs voisins opulents. Tous les musulmans sont frères, solidaires et égaux en principe; mais tous sont assujettis à la loi du Coran, puissant instrument de discipline sociale. Les princes et les grands sont respectés en tant que dépositaires de l'autorité établie par Dieu pour maintenir l'ordre et la religion; et cela, nous touchons ici aux inconvénients de l'islamisme, favorise le gouvernement despotique. D'autre part les circonstances dans lesquelles Mohammed a prèché sa doctrine, les luttes qu'il eut à soutenir contre ses adversaires ont fait de son Livre un livre de polémique passionnée qui poussa ses sectateurs à l'intolérance et à la guerre contre les infidèles. « Ce n'est pas vous qui les tuez, c'est Dieu », dit le terrible prophète. L'islamisme, propagé surtout par la conquête et la violence s'en souvint toujours, et il en résulta des àmes belliqueuses et farouches unies à des esprits étroits et sectaires. La confusion du droit avec la théologie, en étendant le domaine intangible de la religion, rendit le progrès social difficile, l'art fut gêné par l'interdiction de représenter des figures d'hommes ou d'animaux, les spéculations scientifiques furent d'autant moins libres que le Coran touche à plus d'objets. Il est vrai que dans les jugements que l'on porte ordinairement sur l'islanisme on abuse grandement de cet ordre de considérations; on attribue l'infériorité présente des sociétés musulmanes au trop grand nombre de prescription de toute nature auxquelles le Coran les enchaîne, à l'impossibilité où elles sont d'accepter les progrès modernes, contraires à la Loi sacrée. On oublie trop que le Coran est susceptible d'interprétations diverses, que plus d'un de ses préceptes embarrassants peut être tourné, que les commentaires classiques, qui ont souvent aggravé et multiplié les liens qui entravent le progrès, ne sont pas articles de foi, que si les peuples les ont adoptés, c'est qu'ils l'ont bien voulu, et que s'ils n'y ont rien changé, c'est qu'ils

n'en ont pas senti le besoin. De mème on a beaucoup exagéré l'influence de la doctrine de la prédestination et de la résignation à la volonté de Dieu, qui, prétend-on, aurait tué chez les musulmans le sentiment de l'initiative et de la responsabilité. Jamais le prophète n'a recommandé aux siens d'attendre passivement l'exécution des décrets d'en haut. Sa doctrine sur ce point est exactement celle de Calvin et je ne sache pas que les nations protestantes aient jamais manqué d'activité.

Les diverses tendances de l'Islam agirent d'une manière inégale sur la population du Turkestan oriental. Son esprit de fraternité fut bien compris, tant à cause de la douceur naturelle des aborigènes que de l'habitude des Turcs nomades de fraver familièrement avec leurs chefs en dehors des heures de service. En revanche, il ne réussit pas à inspirer l'audace guerrière et le fanatisme à des gens d'humeur pacifique et peu théologique. Quant à l'obéissance à l'égard des supérieurs spirituels et temporels, il n'eut aucune peine à la leur inculquer : ils vétaient faits depuis longtemps. En somme, il fut impuissant à les faire sortir de leur apathie séculaire et il ne leur imposa que ce qui n'exigeait pas trop d'effort de volonté. Pour la quatrième fois l'écriture fut transformée et l'alphabet arabe succéda à l'alphabet syriaque des nestoriens. La langue resta turque, mais fut bourrée de mots arabes ou persans que les indigenes accepterent tels quels sans prendre la peine de leur donner une physionomie turque et de les fondre harmonieusement dans l'ensemble de leur langue. Ils fabriquerent ainsi une espece de jargon contraire à toute idée de dignité littéraire, semblable au singulier allemand de Frédéric II: Ich will eine souveraineté von bronze stabiliren. La tendance de la nouvelle religion à supprimer tout mouvement intellectuel en dehors de la théologie devait produire d'autant plus d'effet en ce pays qu'il était éloigné de tout centre scientifique et artistique pouvant contrebalancer cette tendance. La communauté de crovances ne fut un trait d'union entre le Turkestan occidental et l'oriental que pour accoutumer celui-ci à prendre son mot d'ordre de celui-là. Il ne se fonda même pas à l'est du Pamir une école de théologie sérieuse. La capitale religieuse et intellectuelle de la Kachgarie fut à Samarkand ou à Boukhàra comme sa capitale politique fut à Khouldja.

Cependant la période qui suivit Tchingiz khân ne fut pas sans quelque lueur de gloire pour le Turkestan oriental. Le lieutenantgouverneur, placé à Kâchgar par Djagatav, légua ses fonctions à ses descendants, qui exercèrent une influence notable sur la marche des affaires; c'est à l'un d'eux que le conquérant Toghlouk Timour dut d'ètre proclamé khân. Un autre, Abou-Bekr (1464-1513), se déclara indépendant, secoua vigoureusement la torpeur des siens, les força à des efforts inusités et procura au pays quelques années de paix, mais de paix bien gagnée et honorable; ce succès ne dura pas, l'énergie même d'Abou bekr l'avait fait hair d'une population nonchalante et au premier revers, il fut abandonné de tous. Un membre de la même famille, Mohammed Havder Gourkân (1500-1551) écrivit l'histoire de ses ancêtres, le Tárikhi Réchidi, le seul ouvrage important que le Turkestan oriental ait produit avec le Koudatkou bilik. Cela donne la mesure de la pauvreté du mouvement intellectuel, même aux époques les plus brillantes. En dehors de ce livre on ne trouve que des légendes de saints et de martyrs plus ou moins authentiques, ravaudées par quelques clercs de rencontre, qui habillèrent à la musulmane les antiques traditions, falsifiant pour ainsi dire les lettres de noblesse de la race à laquelle ils avaient pour mission d'enseigner la dignité et la vérité,

La ruine de l'Empire djagatayide, à la fin du xvi siècle, offrit au Turkestan oriental une occasion de ressaisir sa liberté; il ne sut pas en profiter, toujours incapable de s'organiser et de s'unir malgré de longs siècles de vie sous des lois communes, malgré l'identité de race, de langue et la religion. Les maîtres disparus, les sujets se querellèrent; des personnages religieux, hhodja originaires de Samarkand, conquirent au milieu de la confusion une autorité prépondérante, établirent une espece de théocratie où tout était entre les mains des házi et des mollah. Menacés par les descendants des anciens gouverneurs, ils se

<sup>1.</sup> Les Kâzi sont les membres du clergé chargés de rendre la justice. Les

mirent sous la protection des Mongols Oirot ou Djoungar, qui avaient élevé une domination nouvelle sur les débris de celle de Djagatay. Grâce à cette servitude, leur gouvernement piétiste et sectaire subsista. Il est demeuré cher au clergé, qui, ne voyant que ses propres intérêts, le vante comme un modèle. Il fut peu glorieux pourtant, à la merci des barbares infidèles du nord, il aggrava par son intolérance étroite et inquisitoriale l'apathie et la pusillanimité du peuple, il veilla soigneusement à ce qu'aucune idée ne se fit jour dans les intelligences déjà si peu curieuses de ses administrés et le pays croupit dans l'ignorance. L'histoire du Turkestan à cette époque offre une analogie singulière avec l'histoire moderne du Tibet. Le gouvernement clérical a produit de part et d'autre les mèmes effets. Alors réapparurent les Chinois (1758), oubliés depuis des siècles et devenus mécréants dans l'intervalle. Les musulmans du Turkestan se laissèrent prendre presque sans coup férir; ils avaient si souvent changé de maîtres qu'ils étaient prêts à se donner à qui se présentait. Ils gagnèrent au nouveau régime moins de rigueur dans les prescriptions religieuses et la tranquillite molle quals aimaient. Ils s'enfoncérent de plus en plus dans l'indifférence, partagés entre leur mépris pour les Chinois infidèles et leur crainte de la tyrannie sectaire du clergé. Les *khodja* et leurs partisans s'efforcèrent de ranimer leur zèle pour l'Islam, mais ils ne réussirent qu'à les entrainer à des révoltes sans conviction, condamnées d'avance à un échec qui était toujours accueilli sans colère, souvent avec plaisir. La tentative vigoureuse de Yakoub Bek, bourreau bienfaisant, qui voulut verser à son peuple d'occasion le vin des forts et les poussa à la lutte régénératrice, avorta comme celle d'Abou Bekr, à laquelle elle ressemble, sauf qu'elle est venue du dehors. Il démontra qu'un homme, maître du pouvoir, avide de gloire, énergique et doué de génie politique, peut beaucoup sur le développement moral et intellectuel d'une nation. Il

mollah sont les simples cleres. Le P. Goes les distingue très bien : il appelle les premiers cacisces, mot qu'il traduit par sacerdotes, et les secods mullas, mot qu'il traduit par literati.

y eut grâce à lui, malgré les haines qu'il souleva, un réveil des esprits et des cœurs; ces indifférents commencèrent à sortir de leur égoïsme, à s'intéresser aux affaires de leur pays, à leur langue, à leur religion. Les écoles de théologie reprirent quelque activité, les hommes doctes et les poètes furent encouragés, l'industrie fit des efforts pour parer aux nécessités de la guerre; de nombreuses constructions s'élevèrent, dont aucune n'est un chef-d'œuvre, mais qui toutes sont solides, propres, avec un peu de cette probité et de cette conscience sans laquelle il n'est point d'art. Tels sont Hazreti Apak près de Kachgar, Soultan Mazar à Khotan, Imâm Djafar près de Nia, plusieurs mosquées ou médressés dans toutes les villes, divers édifices pour l'administration publique, des caravansérails en bonnes briques pour les marchands, des stations larges et bien bâties pour les voyageurs. Malheureusement Yakoub Bek était venu dans des circonstances défavorables; maître d'un pays vaste et peu peuplé, difficile à défendre, où tout était à faire de fond en comble, dépourvu d'alliés sérieux, en butte à des ennemis puissants, implacables, il tendit à l'excès les ressorts de son gouvernement, se ruina, lui et son peuple, à guerrover sans relâche. Sa défaite empêcha une fois de plus la population du Turkestan oriental d'échapper à sa médiocrité, et elle continua à vivre sans gloire et sans désirs une vie inutile sous le regard placide des Chinois qui assurèrent les intérêts matériels en tuant l'initiative, les élans généreux, le goût des choses nobles et belles. L'administration chinoise ne s'intéresse ni à l'art, ni à la littérature, ni à la science du pays; les chefs indigènes sont trop faibles pour les protéger et incapables de proposer un but à l'ambition des autres, n'en ayant aucun pour la leur '.

<sup>1.</sup> L'ouvrage de Grigorief sur le Turkestan chinois m'a beaucoup aidé dans la rédaction de ce chapitre et du précédent. Quoique j'aie cru devoir reprendre le travail ab ovo, j'ai tenu le plus grand compte des observations de l'érudit auteur russe, et les nombreuses références qui se rencontrent dans son livre m'ont permis de remonter rapidement aux sources.

## CHAPITRE V

## LE CARACTÈRE.

On est accoutumé de décrire le caractère d'un peuple avant d'exposer son évolution historique, considérant le caractère comme un des facteurs primordiaux dont l'évolution historique est le produit. Au contraire, la série des événements auxquels une race est mélée est un des agents les plus importants qui servent à modeler l'âme de cette race. Sans doute certains traits se fixent de bonne heure et, une fois fixés, influent à leur tour sur la suite de l'histoire. Si les circonstances sont favorables, ils s'accusent de plus en plus, deviennent permanents et nous donnent l'illusion d'être propres au peuple qui les a acquis, inséparables de sa substance. On attribue ainsi à chaque nation quelques qualités originales et essentielles d'où l'on fait dériver le cours entier de sa destinée. C'est une vue courte à laquelle nous encourage notre ignorance de tout ce qui s'est passé antérieurement à une époque relativement tres récente. Nous avons noté plus haut qu'il y a treize, peut-être même vingt siecles, on observait déjà chez les hommes du Turkestan oriental des tendances morales, qui persistent encore aujourd'hui chez leurs descendants. Mais ce n'est point une raison de les regarder comme innées que notre impuissance à remonter aux causes historiques dont elles sont les effets. Nous avons montré que la nature physique du pays était entrée pour beaucoup dans la formation de ces tendances, non pas directement, par suite d'une action immédiate des éléments sur les âmes, mais indirectement en facilitant un certain développement social plutôt que tout autre, en préparant la voie à une série d'événements déterminée, qui devait produire elle-même chez les individus qui v étaient soumis des habitudes morales appropriées. Les conditions géographiques faisaient obstacle à la constitution d'un état solide, à la réunion des diverses cités disséminées sur un espace immense, au maintien de l'indépendance de ces cités vis-à-vis d'ennemis sérieux. Un concours particulièrement heureux de circonstances aurait pu peut-être triompher de cet obstacle. Il n'eut pas lieu et il en résulta une prédominance excessive de l'esprit local, l'absence du véritable patriotisme, la soumission résignée à l'étranger. Les hommes de cette contrée n'eurent pas ce sentiment de faire partie d'une communauté forte et glorieuse, qui élève l'individu au-dessus de la médiocrité de ses intérêts personnels, l'associe à la grandeur de l'ensemble, lui fournit un puissant mobile d'action; ils subirent les pires conséquences de la conquête, qui, à moins d'aboutir à incorporer et confondre un groupe social dans un autre plus vaste, fait les àmes serviles et làches, et, en écartant les vaincus des affaires importantes, leur ôte les nobles ambitions, le goût même de l'effort et les plonge dans une sorte de léthargie morale et intellectuelle. Le manque d'énergie est le défaut capital de la population du Turkestan chinois; c'en est aussi, semble-t-il, le plus invétéré et il apparaît partout, dans tous les détails de la vie. De la guerre elle aime l'agitation qui distrait, la parade qui séduit l'imagination, le panache qui flatte la vanité; mais elle se dérobe autant qu'elle peut à ses fatigues et à ses dangers. On rencontre une foule surprenante de gens qui ont été pour le moins capitaines dans l'armée de Yakoub Bek; c'est à se demander quels en étaient les soldats. Apres avoir mis joyeusement les Chinois à la porte, on s'ingénia à éviter les charges de l'indépendance, à fuir le service militaire, et comme on n'y réussit guère, on le transforma en partie de plaisir. Le chansonnier a très bien vu ce côté peu sérieux du caractère de ses compatriotes et il l'a exprimé en deux vers excellents :

Les soldats de l'Atalyk dans l'Hexopole furent nombreuv; turbans d'or et manteaux de soie furent pour ces délicats des instruments de mort 1.

Un jour je demandai à un Afghan, homme grave et brave comme la plupart des gens de son pays, ce qu'il pensait d'un soulèvement possible du Turkestan et des chances de succès qu'il présenterait : « Peuh! me répondit-il, ce peuple-ci aime trop à faire la fête ». La mémoire de Yakoub Bek est odieuse parce qu'il empêcha un moment ses sujets de s'amuser, qu'il exigea d'eux un peu de courage, de discipline, d'esprit de sacrifice. Les poésies populaires, composées sous la domination chinoise 2 et exposant les griefs des indigènes contre leurs maîtres, ne sont qu'une longue plainte d'opprimés qu'on fait travailler rudement sans les paver, et qui, pour échapper aux exactions, sont obligés de quitter leurs enfants et leurs femmes. Au milieu de ces lamentations efféminées il n'y a pas un cri de haine et de vengeance, pas un appel aux armes contre les tyrans. Les chansons qui sont sur les lèvres de tous et qui célèbrent les joies et les chagrins des amoureux ne contiennent pas un trait de passion àpre et farouche ou de sentiment élevé et généreux. On v trouve de la grâce, de la douceur, quelquefois de la douleur sincère, mais toujours une conception trop pratique et terre à terre de la vie, une médiocrité plus que bourgeoise d'idées et de cœur. Une femme, éloignée par des circonstances tragiques d'un époux bien aimé, gémit sur les misères de la séparation et déplore avec amertume de n'être point auprès de son mari pour surveiller le pot-au-feu3. Ne

- 1. Exactement: des broches.
- 2. Publiées par M. Pantouçof.
- فالناب تو رنمان قازانغا چوموش ساليب باققان يوق .3

crovez point que cela trahisse un goût profond et naîf de la vie régulière, de la famille et du fover; le bon peuple du Turkestan a au contraire un esprit de bohème très marqué et il est à cet égard précisément l'opposé du peuple chinois. Il déteste la contrainte et sa morale est facile. Il se plait à vanter les douceurs de la bonne loi naturelle et de l'amour libre: « Laissez chacun suivre le penchant qui l'entraîne, s'écrie le poète anonyme, et se divertir avec celle qui lui plait. Si les rois étaient justes chacun aurait sa bien-aimée près de lui¹. » Il ne faut point voir là une fantaisie individuelle. Ces vers ou d'autres analogues se retrouvent dans plus d'une chanson que tout le monde répète. Les liens du mariage sont extrêment lâches dans la pratique pour les femmes presque autant que pour les hommes. On se prend, on se quitte avec une aisance surprenante et cela n'empêche pas l'adultère de fleurir. C'est un trait de mœurs très ancien, déjà signalé par les auteurs chinois cinq ou six siècles avant notre ère. Il va de pair avec le défaut général d'énergie que nous avons constaté et tient aux mêmes causes d'ordre politique et social. Il n'en est pas autrement de ce goût universel des distractions oisives, qui ne remonte pas moins haut dans la série des âges. Hiouen Ts'ang et les Annales des T'ang nous apprennent que les gens du Turkestan aimaient les longues promenades et surtout la musique et la danse. Pour un tamáchá, et l'on entend par ce mot un divertissement quelconque, le Kachgarien ou le Khotanais quitte avec joie son travail et remet au lendemain les affaires sérieuses. Tout est matière à tamáchá, naissance, noce, enterrement, bazar, fête foraine, fête religieuse, fête officielle, revue des troupes, pèlerinage aux tombeaux des saints. Si un grand personnage arrive ou s'en va, on va le voir passer; si un particulier, à une occasion quelconque ou sans occasion, pour la seule raison qu'il a quelque argent à dépenser, offre à ses amis et connaissances un concert avec une collation, tous les voisins

کیمنینك میلی کیمکا دور قویوب بیرینك اویناسون ۱۰ عادل بادشاه بولسه سویکان یارینبی السه

s'v rendent, même quand ils ne sont pas invités: ceux qui ne réussissent pas à entrer au salon restent dans la cuisine, les moins heureux demeurent à la porte, l'œil fixé sur les rayons de lumiere qui filtrent à travers les fentes, l'oreille tendue aux bribes de musique qui s'échappent parfois de l'intérieur. Quand en été la rivière de Khotau grossit, tout le monde va le mercredi se ranger sur la plage pour contempler ce spectacle que chaque année ramène. C'est le mercredi qu'a lieu le brillant marché de Youroungkach, gros village très commerçant, situé de l'autre côté de la rivière. En été, la crue empêche les Khotanais de s'y rendre ; ils se résignent aisément à ne point faire d'affaires, du moins ils entendent n'être point privés des passe-temps que procure un bazar bien fréquenté, et, au jour traditionnel, ils se portent en foule au bord de l'eau qu'ils ne peuvent franchir, y tiennent un simulacre de marché, où il v a des chanteurs ambulants, des pâtissiers et des jolies femmes. mais point de marchands. Un plaisir qui est à la portée de tous et que nul ne se refuse, c'est de conter des cancans et des gasconnades, à l'ombre en été, au soleil en hiver, tandis qu'une pipe à eau circule de main en main. On passe en revue la vie intime du tiers et du quart, on se confie les secrets que l'on vient de surprendre, on commente le dernier scandale, on critique l'administration, on disserte sur la politique étrangère, on scrute les intentions cachées de l'. 11. Padcháh et du Lord Sáhib '. Les Chinois sont souvent très maltraités dans ces entretiens, et il arrive que la police ramasse ceux qui parlent trop haut de ce qui ne les regarde pas. Dans ces cercles en plein vent le prix est à celui qui du bruit le plus insignifiant fait l'histoire la plus dramatique ou qui invente de toutes pièces la nouvelle la plus invraisemblable. C'est merveille d'observer avec quelle agilité les imaginations travaillent à broder des circonstances compliquées sur le moindre événement, avec quelle facilité le mensonge devient une vérité aux veux de chacun et en particulier de celui qui l'a lancé. Pourtant on n'est pas dupe au fond de ces paroles dont on se grise; quand on a fim de causer, le sens

1. C'est-à-dire l'Empereur de Russie et le Vice-Roi des Indes.

pratique de la réalité reprend le dessus et l'on montre dans l'action autant de sang-froid et de saine raison qu'on avait montré de folle intempérance dans le discours. En somme, ce peuple du Turkestan oriental a ce que nous appelons le tempérament méridional. Toutefois il n'a pas les éclats bruvants, la gesticulation immodérée, la volubilité et l'exubérance qui nous paraissent inséparables de ce tempérament. Il est en général calme et tranquille, peu en dehors; sa hàblerie est comme la plaisanterie des Anglais, elle est grave. L'islamisme en est la cause en partie, qui cherche à imposer à ses fidèles le décorum extérieur, la dignité des manières, la lenteur de la démarche. Mais cette apparence de gravité se rattache aussi au défaut dominant du caractère local, à l'apathie et à la nonchalance, qui conduit à éviter toute peine et tout mouvement non indispensable : faire de grands gestes et marcher vite, c'est fatigant et l'on s'en abstient. Quelque goût que l'on marque pour les plaisirs de toute nature, on s'y livre sans fougue, sans ardeur passionnée; si tout excès n'est point banni, du moins il n'y a point de grosse crapule, peu d'esclandres tapageurs, de violences meurtrières. Les amusements en honneur ne sont pas de ceux qui réclament beaucoup de vigueur et d'adresse. Le seul jeu qui constitue un exercice physique sérieux, la course de la chèvre (oughlak) est pratiqué surtout par les résidents étrangers, les indigènes se contentant pour la plupart du rôle de spectateurs. Vous avons coutume d'associer la mollesse de la vie et la répugnance pour les exercices corporels aux habitudes casanières. Cependant les habitants du Turkestan se déplacent avec la plus grande facilité et accomplissent de très longs vovages, même sans motifs impérieux. C'est pour eux une manière de distraction. L'existence est peu compliquée, n'exige pas une assiduité rigoureuse à une tâche sans cesse renaissante; elle permet des loisirs. Inversement l'absence de poste publique, de notaires, d'avoués, l'imperfection des banques rendent souvent nécessaire la présence d'une personne dans une localité fort éloignée de son domicile pour régler la moindre affaire. Pour peu qu'on soit obligé de se rendre à l'oasis voisine, il faut passer une nuit dehors; il n'en coûte pas beaucoup plus d'en passer plusieurs.

Les chevaux et les anes sont nombreux, peu dispendieux, les routes sont aisées, sans danger, les hôtelleries et les restaurants ont l'addition modeste, sans compter qu'il est rare qu'on ne connaisse pas çà et la quelques amis, qui se fassent un plaisir de vous offrir une hospitalité gratuite à charge de revanche. La langue, la religion et les mœurs étant les mêmes sur des distances de plusieurs milliers de kilomètres, on n'est pas arrêté par l'ennui d'avoir à changer ses habitudes ou la difficulté de se débrouiller au milieu de gens qu'on ne comprend pas. Enfin, la civilisation ne s'étant que médiocrement développée, la population a conservé des souvenirs de son ancien état nomade; les maisons sont encore meublées comme des tentes, c'est-à-dire de coffres et de tapis, tout prêts à voyager.

Cette disposition à sortir de chez soi et à courir les grands chemins n'indique, ni ne favorise l'esprit d'initiative et d'entreprise. Les Turcs orientaux ne sont pas aventuriers, ils ne s'appliquent pas à rechercher des moyens originaux et hardis de faire fortune. Ils aiment le commerce, mais parce qu'il demande moins de travail que la culture de la terre, qu'il donne des bénéfices plus rapides, plus considérables, presque aussi sùrs. Un paysan, un ouvrier, qui a réalisé quelques économies, laisse son métier et sa charrue, achète des étoffes et des épices et se fait marchand ambulant. S'il réussit, il étendra le cercle de ses opérations, mais sans s'écarter de la routine. S'il ne réussit pas, il se fera mendiant et vagabondera, libre et sans soucis, certain que la charité de ses coreligionnaires lui fournira son pain quotidien.

Quelle que soit la tendance des Turcs orientaux à se dérober à la peine et à l'effort, ils ne sont point paresseux; ils doivent plutôt être rangés parmi les peuples laborieux. Ils appartiennent à une société sédentaire, déjà assez avancée et complexe pour les forcer à une somme de travail beaucoup plus grande que n'en demande la vie nomade. Les terres peu vastes doivent être soigneusement cultivées pour nourrir une population nombreuse. Toutefois, on ne s'évertue pas à produire le plus possible, mais seulement ce qui est indispensable. La concurrence est faible, les besoins sont modestes et il suffit en général pour gagner

sa vie d'un travail modéré. L'ouvrier est rarement pressé de livrer sa besogne ou d'en demander une nouvelle. Il prend son temps, s'octroie des vacances, à moins que la faim ne le pousse. La crainte de tout effort suivi interdit aux Kachgariens aussi bien la fourberie impudente que l'austère probité. Ils sont honnêtes ou malhonnêtes plus par faiblesse que par vertu ou par vice. Incapables de se défendre par la force, ils ont pris l'habitude de recourir à la ruse et au mensonge, mais il faut de l'énergie pour être fripon et coquin jusqu'au bout et le Kachgarien s'arrète à un juste milieu. Il profite sans scrupule déplacé des bonnes aubaines qui se présentent, aide discrètement à la fortune, se garde de l'irriter en rappelant trop souvent son attention sur lui; d'ailleurs il ne nourrit aucun mauvais dessein contre son prochain, ne le dépouille qu'en lui souhaitant d'en faire autant et le pave volontiers de bonnes paroles et de menus services. Ajoutons qu'il ne vole pas ouvertement et qu'il respecte le plus souvent le dépôt qui lui est confié. Pour louvover ainsi entre le bien et le mal, pour être indélicat sans être filou, il a besoin de ressources intellectuelles non méprisables. En effet, s'il n'est pas doué de la souple finesse de l'Hindou, il est encore moins affligé de la stupidité du Mongol et il m'a semblé que les Chinois des provinces du nord-ouest, plus àpres au gain, plus retors, de volonté plus ferme et plus tenace, avaient l'esprit moins ouvert, s'accommodant moins vite aux nouveautes.

Avec ses défauts, le Kachgarien est doué d'une foule de qualités précieuses qui ne les compensent pas exactement, mais du moins constituent une assez bonne fiche de consolation. Sa mollesse insouciante lui donne une gaieté facile; il est bienveillant et doux, malgré quelques restes de sauvagerie primitive qui reparaissent de temps à autre, accueillant à l'étranger, charitable au pauvre. Au lieu de noble fierté, il a une bonhommie familière qui atténue les différences sociales et les rend plus supportables. Certes on ne rencontre point en lui l'héroisme, l'enthousiasme, l'audace, l'activité puissante et sans cesse renouvelée, qui chez les peuples d'occident déploient largement la personnalité de l'homme et lui font une existence d'une intensité savoureuse; en

revanche il ne connaît point le tourment des vains désirs, ni l'àcre déception des grands labeurs perdus. Content de peu, patient au mal qui vient, heureux de la seule absence du mal, médiocrement inquiet de l'avenir, il se laisse bercer par la vie sans lui en vouloir de la perfection qui lui manque et lui sachant gré de ses moindres vertus. Il suffit pour le consoler de ses pires déboires d'une chanson qui n'a même pas le mérite de la nouveauté. Nous éprouvons de la pitié pour ces gens sans vigueur et languissants qui ne semblent bons qu'à manger les fruits de la terre et notre pitié les étonne; ils sont vis-à-vis de nous un peu comme le savetier vis-à-vis du financier; mais le savetier admire le financier sans l'envier et si on lui proposait de changer de condition il refuserait et garderait ses chansons et son somme.

Le caractère du peuple du Turkestan chinois, dont les particularités diverses sortent logiquement les unes des autres, dérive, comme nous l'avons expliqué, des circonstances historiques et de l'organisation sociale, qui sont elles-mêmes dans la mesure et de la manière que j'ai indiquée, des conséquences de la nature du pays. Je ne pretends pas avoir tout expliqué par les quelques considérations que j'ai présentees; j'ai seulement mentionné certaines causes générales nettement perceptibles et ne tombant pas trop immédiatement sous le sens. Il y aurait lieu d'examiner quel rôle le climat a joué dans la formation du tempérament moral de la race. Mais il est bien difficile à démèler et il me paraît qu'on ne pourrait guère que débiter à ce sujet des lieux communs dépourvus d'intérêt ou aboutir à des conclusions douteuses. Tout le monde est d'accord, ignorants et savants, pour affirmer que le climat produit un effet direct sur le tempérament des peuples; mais personne n'a jamais pu déterminer comment ni dans quelles limites cet effet se produit, surtout s'il s'agit d'un climat qui n'est point extrêmement froid ou extrèmement chaud, extrèmement brumeux ou extrèmement serein. Quant aux rapports que l'on croit discerner entre l'aspect d'un pays et le caractère de ses habitants, c'est un simple jeu d'esprit qui amuse sans instruire. J'aurais pu montrer comme un autre que la platitude du sol et la débilité de la végétation spontanée engendrent la platitude morale et la débilité de la volonté, que les vastes horizons, qu'aucun obstacle ne ferme, invite l'homme à marcher devant soi et fournit la raison de la survivance de certains instincts nomades, que le désert est peu meublé comme les imaginations de ceux qui y vivent, qu'à la monotonie et à l'immensité vague des espaces, qui s'étendent entre Khotan et Koumoul, correspond le manque de variété et le peu de précision des idées de leurs habitants, par quoi la médiocrité du développement scientifique et artistique se serait expliquée d'elle-même. Mais ce sont là des rapprochements mystiques et arbitraires qu'il n'y a aucun inconvénient à laisser dans le magasin du brica-brac romantique.

Ces dispositions tres générales, communes à tout un peuple, que nous avons essavé de dégager de l'infinie complexité des tempéraments individuels, se teignent de nuances diverses selon les diverses cités. Les Kachgariens passent pour être plus vifs dans leurs manières, plus rudes dans leur langage, les Khotanais pour avoir plus de douceur hypocrite. Il est remarquable que des observations analogues se trouvent dejà consignées dans Hiouen Ts'ang et les Annales des T'ang; seulement les vieux écrivains chinois présentent comme une différence tranchée et radicale ce qui n'est qu'une nuance légère, qui risquerait d'échapper longtemps à l'étranger le plus attentif s'il n'était averti par les indigènes. On a donné au Kachgarien le sobriquet d'ane, animal dont il a, dit-on, l'entêtement et l'esprit de contradiction. Offrez-lui vingt-cinq sous d'un objet qui n'en vaut que vingt, il refusera obstinément de le vendre; malmenez-le et injuriez-le, il vous le cédera pour vingt sous. C'est pourquoi, ajoutent les mauvais plaisants, on ne devrait pas appeler leur ville Kåchgar, mais Kadjkhar, c'est-à-dire, en persan, l'ane contrariant, بَجُخر. Le Yarkendais a la réputation d'être timide et débonnaire, de parler avec douceur, de ne jamais rien faire sans

<sup>1.</sup> On a dit que le désert est monothéiste, c'est pourquoi le peuple du Gobi occidental est resté polythéiste durant des milliers d'années et n'est devenu musulman que par la force. On connaît le cliché de la libre fierté des enfants du désert.

consulter quelqu'un, d'être toujours de l'avis du dernier opinant, de filer précipitamment et l'oreille basse dès qu'on lui parle haut, aussi l'a-t-on surnommé Kandjyk, la chienne. Les hommes de Koutcha sont d'humeur querelleuse; deux d'entre eux ne peuvent voyager et vivre ensemble sous le même toit pendant vingt-quatre heures sans se disputer et amuser la galerie de leurs altercations: c'est pourquoi on les a baptisés « les chiens courtauds » . Ils ont le parler peu avenant et sont peu bienveillants pour les étrangers. Le peuple d'Aksou est au contraire bon enfant, hospitalier, un peu nigaud; qu'on lui achète ou qu'on lui vende, on est. paraît-il, toujours sûr d'être le bon marchand. Les naturels d'Ouch Tourfan, montagnards qui ont reçu plus de sang turc que les autres habitants de l'Hexapole, sont traités de crétins ( الله ), qui comprennent de travers ce qu'on leur dit, se fâchent quand on leur parle honnêtement et prennent les injures en bonne part.

## CHAPITRE VI

L'HABITATION, LE VÈTEMENT, LA NOURRITURE ET L'HYGIÈNE.

J'ai déjà décrit dans mon premier volume l'aspect général des villes et des villages du Turkestan ainsi que des campagnes qui les entourent. Je me suis attaché à faire ressortir le charme de ces oasis ombragées d'arbres nombreux, rafraichies par un réseau inextricable de canaux. Il conviendrait, pour en complèter la physionomie, de faire la contrepartie du tableau flatteur que j'en ai esquissé, de montrer comment, supérieures à nos campagnes par certains côtés, elles leur sont inférieures sur plus d'un point. Elles ne présentent pas une égale variété de paysages et de cultures. On n'y admire point la grâce abrupte des rochers ni la mollesse onduleuse des coteaux, les sombres asiles des forêts ni l'immensité verdovante des prairies qui entraîne l'imagination jusque dans les lointains mystérieux. Ce sont en somme des jardins potagers partout semblables à eux-mêmes, plats et sans horizon; c'est à peine si l'on aperçoit entre les branchages, quand l'atmosphère est exceptionnellement sereine, les hautes murailles bleues du Pamir ou de l'Altyn tagh couronnées d'une mousse de neige. Au lieu des fraiches et penetrantes senteurs des foins et des bois, on y respire presque toujours une odeur de poussière sèche; les eaux courantes y sont bourbeuses, plus utiles qu'agréables; les solitudes paisibles et amics de

l'homme sont inconnues dans ces oasis où la population se presse avec une densité extraordinaire; on va trop l'impression de l'effort humain, de même que dans le désert environnant on sent trop l'hostilité de la nature.

En parcourant les grandes routes et les chemins vicinaux on rencontre çà et là des groupes de maisons alignées à droite et à gauche, le long de la voie publique. Ce sont les bazars, lieux de marché et de foire. Les boutiques doukkan, contigues les unes aux autres, sont formées d'une terrasse en maconnerie haute de deux pieds et demi, large de six ou sept, attenant à un mur isolé ou appartenant à une maison, couverte d'un toit supporté par des poteaux. Quelquefois des perches posées sur les toits en travers de la rue soutiennent des nattes destinées à garantir du soleil boutiques et passants; mais on semble s'attacher à les remplacer le moins souvent possible, en sorte que les trous v sont en général plus étendus que les parties pleines. Une fois la semaine, des marchands viennent s'installer sous ces abris modestes et peu confortables, y empilent leurs étoffes, leurs épices, leur quincaillerie, et. assis sur leurs talons à la mode du pays, attendent le client. Les gens des alentours arrivent de leur côté pour faire leurs emplettes, vendre leurs denrées ou leurs animaux, et pendant toute la journée c'est une grande animation, un grand bruit de conversation et de discussion, de cris d'animaux, de supplications de mendiants, de déclamations de lecteurs ambulants, d'instruments de musique qui grincent; puis, le soleil couché, chacun regagne ses pénates, tout rentre dans le silence. les boutiques se vident et le bazar devient désert jusqu'à la semaine suivante. En certains de ces bazars, où il n'y a que des boutiques sans maisons, il ne reste absolument personne; en d'autres quelques artisans ou cultivateurs sont établis à demeure formant un véritable village (kent ou kend), enfin ceux, plus rares, où il y a une agglomération notable de population sédentaire, prennent le nom de ville, chahar. Les oasis les plus importantes ne contiennent guere qu'une

<sup>1.</sup> Ce vieux nom touramen signifiant primitivement aussi bien ville que village.

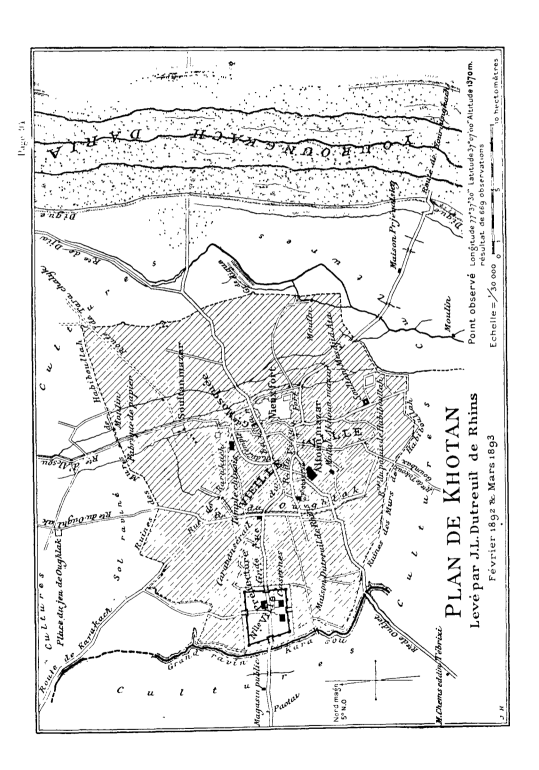
véritable ville: par exception celle de Khotan en contient deux: Khotan même et Karakâch. Ces villes sont nécessairement médiocres, attendu que les campagnes qui les alimentent sont très restreintes et que le plus grand nombre des habitants vit dans des maisons disséminées parmi les champs. La plus considérable de toutes, Yarkend, est située dans la plus vaste et la plus fertile des oasis. Elle mesure environ trois kilomètres carrés et compte 60,000 âmes y compris la ville chmoise. Elle compte cinq portes: Altoun dervâzah où aboutit la route de Kâchgar, Aksou dervàza par où l'on va vers Aksou, Maskhara dervàzah qui s'ouvre sur le chemin d'Igartchi, Khànaka dervàzah par où sort la route de Khotan et Tiré bàgh dervâzah qui regarde Yamân Yàr. Kâchgar, dont l'oasis est moitié moindre, n'a guère plus de 30,000 habitants. Ses trois portes s'appellent Koum dervàzah du côté de Yarkend, Tuchuk dervázah du cóté de Hazreti Apak, Rabágh dervázah du cóté d'Och. Khotan est plus petit quoique son oasis soit plus grande; c'est que le commerce y est inférieur et que la population citadine se partage entre les deux villes de Khotan ou Iltchi<sup>†</sup> et de Karakach. On peut diviser Khotan en trois parties: la vieille ville, la nouvelle et le groupe de maisons qui relie l'une à l'autre. La vieille ville, qui n'est point fortifiée, est comprise entre quatre portes : Sou dervàzah, 'Vidgåh dervâzah, Koutchân dervâzah, Yârkend dervâzah qui conduisent respectivement à Youroungkâch, Karakâch, Sandjou et Yârkend. Les rues sont tortueuses, étroites, claires pourtant parce que les maisons sont basses; non pavées, elles sont très poussièreuses, mais comme il ne pleut pas elles sont en moins mauvais état que celles des villes de Chine. La nouvelle ville, située à l'ouest de la vieille, n'est pas autre chose que la citadelle chinoise: elle forme un quadrilatère muré, de 1,500 mètres de tour, traversé de deux rues droites en croix, renfermant le préfet chinois et ses employés, la garnison chinoise, deux ou trois marchands chinois, quelques musulmans et courtisanes indigènes

<sup>1.</sup> Le nom de Khotan est d'un usage plus commun. Il désigne aussi bien la province que la ville, tandis que *Htchi* ne désigne jamais que la ville,

à l'usage des Chinois, en tout 1,500 àmes. Les trois parties réunies de Khotan se développent d'ouest en est le long de la route de Yarkend à Kéria sur une longueur de plus de deux kilomètres, mais la largeur est beaucoup moindre, en sorte que le groupe entier des habitations agglomérées n'excède pas 440 hectares, dont 14-4/2 pour la nouvelle ville, avec une population totale de 26,000 habitants. Habiboullah Hàdji, devenu roi après l'expulsion des Chinois, avait en 1865 construit des remparts dont la circonférence atteignait 9,400 mètres, englobant, outre l'agglomération actuelle, une étendue considérable de terrains vagues et de champs, 467 hectares en tout. Il voulait faire une grande ville et pensait naivement que pour cela il suffisait de bâtir une vaste enceinte fortifiée. Ces murailles ont été démantelees par les troupes impériales après 1878 et il n'en reste aujourd'hui que des ruines sans intérèt. Kéria est dépourvue de toutes fortifications et le sous-préfet vit dans son vâ-men au milieu de la ville indigene dont la longueur d'ouest en est égale les deux tiers de celle de Khotan; sa population ne dépasse point dix ou douze mille âmes. Il n'existe pas d'autre ville, digne de ce nom, à l'est de Khotan jusqu'au delà du Lob nor. Youroungkâch, marché important, Tchira, centre d'une oasis considérable, ne sont que des villages. Au contraire sur la route de Kachgar on compte six villes: Gouma, Kerghâlyk, Yârkend, Yangi-Hiçâr<sup>4</sup>, Nouveau Kâchgar et Vieux Kâchgar.

Les maisons sont construites en briques séchées au soleil, ou, le plus souvent, en pisé. Leur distribution est réglée d'après des principes uniformes. Du chemin on entre par une grande porte dans une cour, qui, à la campagne, peut être très grande et entourée de hangars servant d'écurie et de remise. A la ville ces dépendances sont dissimulées par des murs, en sorte que la cour d'entrée est toujours étroite. Près de la grande porte est une chambre isolée à l'usage des domestiques de garde et des hôtes sans importance. Au fond de la cour, toujours de côté afin qu'on ne puisse voir du dehors ce qui se passe à

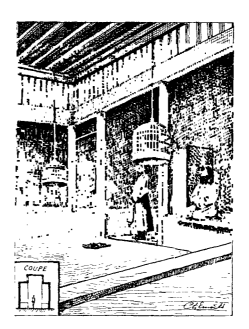
<sup>1.</sup> Yangi Hiçâr est le nom de la citadelle ; la ville turque s'appelle Laoua.





Tintérieur, s'ouvre une porte qui conduit à la grande salle nommée a) ván, qu'on ne saurait mieux comparer qu'à l'atrium romain. C'est la plus vaste pièce de la maison, à la fois antichambre et salon. Presque tout autour règne une estrade en terre battue avec un rebord de bois, haute de 80 centimètres environ; on y étend des nattes, des feutres ou des tapis sur lesquels s'asseoient les invités quand le maître de la maison donne une fète. Le milieu de la pièce est à

rez-de-chaussée; c'est là que circulent les domestiques, que dansent les danseurs. Dans les maisons riches le sol est dallé à la chinoise. Des poteaux de bois blanc, quelquefois vernis, supportent le plafond, percé en son milieu d'une grande ouverture carrée, sur les bords de laquelle s'élèvent des colonnettes de bois soutenant un toit de la grandeur de l'ouverture qu'il couvre en laissant entre lui et elle un espace de deux ou trois pieds par où pénetrent l'air et la lumière. C'est ce qu'on appelle *tounglouk* de même que le trou pratiqué au sommet de la tente kyrghyz.



Γισ 1. — Malson de bourgeois, Ayvan.

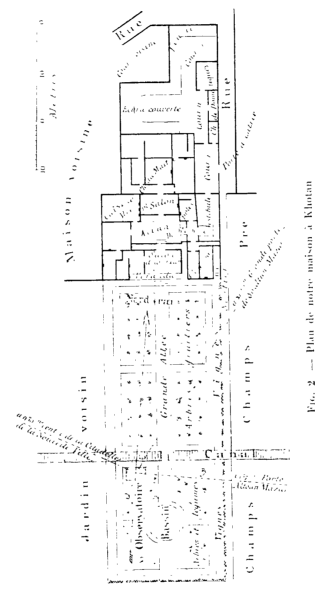
Dans les maisons de premier ordre cette ouverture avec son toit suréleve tient la plus grande partie du plafond, en sorte que l'aspect en est très différent. Attenant à l'ayván et près de l'entrée se trouve la chambre des hôtes melimán khánah, le plus isolée possible des autres appartements, généralement la plus confortable et la plus grande de la maison. Chez les beks un grand salon de réception occupe un côté entier de l'ayván, au-dessus duquel il est eleve de cinq ou six marches (V. tome I, Planche 5). Il est ferme d'un treillis de bois peint

de diverses couleurs, formant des dessins variés et reconvert de papier; sur la corniche qui règne au-dessus sont peints des motifs d'ornement, ustensiles, instruments de musique, fruits, etc. Par derriere, cette salle donne, par une boiserie ajourée semblable à la premiere, sur une vérandah qui fait face à un jardin arrangé avec peu de goût et d'art, et mal entretenu. De l'autre côté de l'a) cán est placée la cuisine, munie quelquefois de fourneaux à la chinoise, mais n'avant jamais qu'un simple trou pour toute cheminée. Puis ce sont les chambres à coucher (våtghan ui), le magasin des vivres (mål khånah), le trésor khaznah khânah), pièces distribuées avec une rare maladresse, pourvues en général d'une estrade en maconnerie sur laquelle on couche. Elles sont éclairées par un trou pratiqué dans le toit, coiffe souvent d'une cage de bois couverte de papier; elles sont obscures, le sol de terre battu, les murs nus, non passés à la chaux, suintent l'humidité; une fade odeur de moisi-s'en exhale. Elles n'ont-rien de confortable, sauf des cheminées qui permettent de se chauffer l'hiver, cheminées percées dans l'épaisseur du mur et s'ouvrant sur la pièce par un manteau de faible saillie, haut de quatrepieds, large d'un seul. La chambre du maître et de la maîtresse de maison est un peu mieux arrangee que les autres, des niches en ornent les murs, une bande d'étoffe de coton ou de soie, large d'un metre (zardiouâl), tapisse la partie inferieure des murs, les plus beaux tapis et les meilleurs feutres lui sont reservés; elle n'en est pas moins sombre et humide. La mauvaise disposition des diverses pièces fait qu'on est facilement à l'étroit dans une maison de vingt à vingt cinq chambres.

Le description qui précède ne s'applique qu'aux demeures des grands seigneurs, des riches bourgeois et des paysans cossus. Les pauvres gens se contentent de logements plus modestes, on y entre directement de la rue sans passer par une cour, et les appartements sont réduits à un a vain et à une chambre. Dans la ville, où il en coûte cher de s'etendre en surface, on cherche souvent à s'etendre en hauteur et l'on édifie un étage sur son rez-de-chaussée. Quelques lattes de bois, un peu de boue, une échelle y suffisent et il n'en faut pas davantage si

l'on ne veut par trop de poids faire écrouler le plancher branlant;

encore convient-il de marcher avec précaution. Les maisons riches ne sont d'ailleurs guère plus solides. La mauvaise qualité des matériaux, briques séchées, argile mêlée de paille, bois de peuplier et de saule, le peu d'art de la constructions'y opposent. Les architectes sont inconnus, une maison est bâtie par un simple maître macon avec ses aides. Quoiqu'on n'ignore pas l'usage du fil à plomb, les murs sont rarement verticaux, les fondations sont peu soignées. Quand une maison a vingt ans d'àge, elle montre déjà des signes inquiétants de décrépitude, le sol se tasse. les pilotis enfoncent, les poteaux fichés en terre pourrissent. Si la pluie tombe le, toit



s'effondre et ce n'est qu'à l'apparition tout exceptionnelle de ce

phénomène météorologique que les demeures les mieux construites doivent de subsister jusqu'à un demi-siècle. Il en a toujours éte ainsi dans le pays, car Ouang Yen Té rapporte qu'à Tourfân, en 970, la pluie étant, par exception, tombée en abondance, les maisons, couvertes d'argile blanche, furent détruites en partie.

Si la chambre indigène rappelle la tente du nomade autant par son tounglouk que par son nom (59)1. elle ne la rappelle pas moins par son ameublement réduit à des feutres, des tapis, des nattes, des convertures, de la vaisselle et des coffres. Ceux-ci se sont agrandis, alourdis avec le temps. Il est peu de familles qui ne possedent un immense et pesant bahut pour la farine et les provisions, qu'on serait fort empêché de transporter et qui suit le sort de la maison où il est fixe. On serre l'argent, les bijoux, les vêtements précieux dans un coffre long sur le juel on couche. La literie se compose de tapis servant de matelas, de convertures de piqué, d'un traversin tres haut et tres dur (takia). On met son honneur à possèder une vaisselle abondante, de jolies bouilloires à thé (tchaougoum, des plats de cuivre ciselés, de vastes marmites; on pourrait presque mesurer la fortune d'un individu au diametre de sa plus grande marmite. Ajoutez à cela une petite table basse, ne dépassant pas vingt centimètres en hauteur, qu'on appelle et sur laquelle on sert le thé qu'on offre à un hôte distingué.

Le vêtement des hommes consiste en une chemise de coton très ample (kunglek اكونكالة) serrée par une ceinture, descendant jusqu'au mollet, et toujours passée sur le pantalon tambàl في في في في في في في المنال ال

<sup>1</sup> On traduit souvent وي par maison; le sens primitif en est tente, le sens dérivé chambre. Maison se dit ولى on مولى ماله, primitivement groupe de tentes, par suite groupe de chambres.

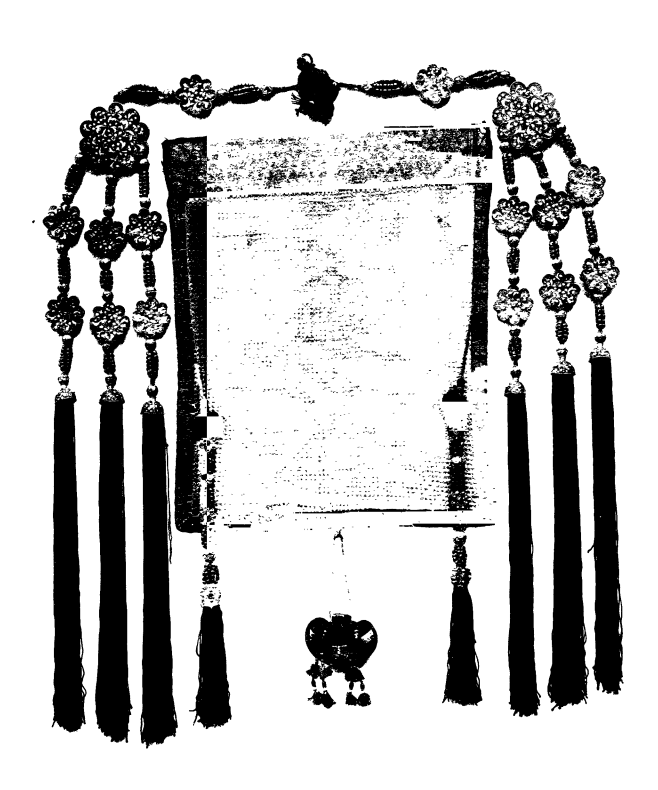
<sup>2.</sup> Les Chinois usent au contraire de coussins très minces.

lourdeset incommodes faites en cuir mal préparé qui blanchit très vite. Les élégants portent au lieu de bottes (utek) des bas de cuir souple et enfilent des galoches pour sortir. Avec des bas en étoffe de coton et une petite calotte ronde beurk. بورك , plus ou moins ornée, c'est là tout le costume d'été, en négligé. Pour s'habiller on revêt par là-dessus une sorte de grand manteau (tchapán ou toun), descendant jusqu'à la cheville, ouvert par devant, aux manches très longues, étroites à l'extrémité, semblable à celui qui est en usage dans le Turkestan russe. Selon les circonstances et la fortune, ce vêtement est de coton, de soie de Boukhara ou de Khotan, de drap mince anglais ou russe. Il est fermé sur la poitrine par un cordon et doit rester flottant si l'on veut paraître grave. L'usage de la ceinture est familier et sans façon. Les gens comme il faut mettent deux vêtements semblables l'un sur l'autre, celui de dessous étant plus ordinaire, plus léger et serré à la taille. On affectionne le noir, le bleu foncé, le gris de diverses nuances et le brun clair; on porte aussi l'indigo, le lie de vin, et ces horribles ravures aux couleurs criardes si fort à la mode à l'ouest du Pamir. A la ceinture pendent un couteau dans sa gaine, un briquet identique à celui des Turcs de l'Altav et des Tibétains, quelquefois une petite gourde contenant du tabac à priser. La tête rasée est couverte, même en été, d'un bonnet de fourrure, en peau de mouton ou de renard, de forme modeste. Le turban n'est guère porté que par les membres du clergé et par quelques marchands étrangers; il est toujours blanc et n'a nullement l'ampleur solennelle qu'il affecte dans l'Inde. En hiver le tchapán est ouaté ou double de fourrures de mouton, de renard, quelquefois de loutre ou de castor. La plupart se contentent d'un tchapán en peaux de mouton non recouvertes d'étoffe. Les bas d'hiver sont de feutre. En somme il v a extrêmement peu de luxe dans le costume masculin, il est même en général assez pauvre. Un homme s'habille de pied en cap et convenablement pour 15 francs<sup>1</sup>, rarement il dépasse 70 francs, à quoi il faut ajouter de 8 à 100 francs pour le manteau de

<sup>1.</sup> Je compte toujours l'once d'argent au prix fort, 7 fr. 50.

Les femmes portent le pantalon, et par-dessus la chemise flottante, descendant jusqu'à la cheville. Elles n'ont souvent pas d'autre vêtement en été. Les etoffes employées pour ces deux piéces essentielles du costume féminin sont la grosse cotonnade blanche de Khotan (خام khâm), le calico de l'Inde, soit blanc (khassa خام) soit à pois ou a'fleurs(belentic, ملنظيم), la soie de Khotan شاهي chahi . la soie fine de Chine dourdoun ou doudoun), bleue, verte ou rouge. Le vêtement de dessus consiste en un tchapán assez semblable à celui des hommes, attaché par devant au moven de gros boutons de corail ou de metal doré ou argenté et de forme ovale, orné sur la poitrine de deux appliques carrées d'étoffe de couleur différente ou de soie brodée d'or (kimghàb كيمفال). Le tchapàn féminin est en coton, en soie de Khotan, ou en satin de Chine الوار (taouar), noir, bleu, vert ou rouge. Il est de règle qu'il soit d'une autre couleur que la chemise. Les femmes n'usent jamais de ceintures; quelques-unes portent la petite veste (kaltidjeh, اكانتجه ou le gilet (djadjazeh, حاجازه des Chinoises, mais ce sont celles qui ont pour profession de plaire aux officiers et aux soldats de la garnison. La chaussure est pareille à celle des hommes: bottes grossières ou bas de cuir à galoches (kipich maca).

<sup>1.</sup> Peut-etre une corruption de l'arabe جَبّ ; mais le djoua du Turkestan est tout autre chose que la djoubba arabe.



TURKESTAN CHINOIS

Costume des femmes, Ornement de la chevelure, Voilette Bourse

La tête est couverte soit d'un bonnet de fourrure (toumak, الوماق différent légèrement par la forme du bonnet masculin, soit d'un beurk (T. 1, Pl. XIII) sur lequel on met dans les grandes occasions un vaste chapeau aux grandes ailes retroussées presque verticalement, garni de loutre ou de castor noir. Le visage est dissimulé par une voilette rectangulaire non ajustee, blanche, ajourée, ornée de glands, beaucoup moins rigoureuse et moins disgracieuse que la voilette noire en usage dans le Turkestan occidental. Le parandji sombre qui enveloppe les femmes sartes de la tête aux pieds lorsqu'elles sortent est inconnu dans le Turkestan chinois. On v estime que pour satisfaire aux prescriptions du Coran il suffit d'un voile de monsseline blanche المحالفي, latchak qui cache les cheveux, disposés en deux tresses comme ceux des femmes mongoles. Ces tresses sont allongées artificiellement au moyen d'effilés de soie terminés par des glands (ويولو), poupouk. Elles sont ornées de bijoux fort lourds argentés ou dorés challang, T. J. Pl. XIII) attachés à la tête par des cordons. شاللانك، Des bagues, bracelets, pendants d'oreille, pesants, de goût médiocre, presque toujours en toc, complètent la toilette féminine qui coûte souvent fort cher, jusqu'à 350 francs sans compter les bijoux, ni les fourrures. C'est beaucoup, étant donne le peu de ressources du pays. Plus d'une femme portent toute leur fortune sur le dos ; il est vrai que ce ne sont pas les plus honnètes.

Les femmes du Turkestan usent peu de fard pour des orientales; il n'y a guere que les femmes à Chinois qui se maquillent; en général elles se contentent d'un peu d'ousma<sup>+</sup> pour se noircir les sourcils et les cils. Elles sont également sobres de parfums.

La farine de mais et celle de froment forment la base de la nourriture de la majorite de la population. On en fait des pains de très petite

<sup>1.</sup> Plante indigène dont les feuilles pressées donnent un suc vert foncé. On trempe dans ce suc l'extrémite d'un bâtonnet enveloppé de coton, on le passe ensuite plusieurs fois sur les sourcils qui prennent en séchant une couleur noir bleuté.

dimension, généralement cuits et vendus par des boulangers. Les pains de froment affectent deux formes, les uns sont ronds, bombés, avec un trou au milieu, les autres sont tres plats et tres minces. Les meilleurs sont ceux de Yangi Hicar, ils sont excellents. Je ne crois qu'il v en ait nulle part de plus mauvais qu'à Yarkend, quoique la farme v soit tout aussi bonne : cela tient à la moindre habilete des boulangers et pour une part aux ingredients, anis et coriandre, qu'on met dans la pâte. Les petits pains de mais, assez souvent prepares a la maison, sont quelquefois assaisonnés d'orgnons et de grasse. Avec la farme de blé on fabrique aussi des especes de macaroni ougra on loman. Le riz, qui est en quelque sorte la céreale noble, entre pour une proportion beaucoup plus faible dans l'alimentation publique. La viande est également une denrée de luxe : toutefois il n'est guere si pauvres gens qui n'en mangent au morus une fois la semaine. La chair du mouton est la plus estimée, mais on vend une grande quantité de viande de bœuf ou de vache, qui est moins chere, plus dure et moins succulente. Les chevaux fourbus, réduits à la dermere extremité, que les bouchers achètent movennant 14 ou 15 francs et debitent à bas prix, fournissent un élément important à la nourriture des basses classes. A la différence des Chinois, les indigenes mangent tres peu de volaille. En fait de légumes ce sont les oignons qui sont le plus en faveur, puis viennent les carottes et les navets, les pois secs mach et les citroulles; les pommes de terre, divers légumes chinois comme les petsat choux et les palak sont connus, mais pour ainsi dire musités. On consomme beaucoup de fruits, surtout des abricots, des mirabelles, des melons, des pastèques, des raisins, des amandes, des pistaches, et, en plus petite quantité, des grenades, des noix, des pommes, des poires. Tous ces fruits sont de bonne qualité, hormis les poires qui ne valent rien. On se sert, pour assaisonner les mets, de graisse de mouton, qui est malheureusement rare parce que les moutons du pays n'ont pas de grosses réserves de graisse comme ceux de l'ouest, de beurre maskale y ágle qui vient des montagnes, conservé dans des outres de peau et a en général un gout de rance fort prononcé, enfin et principalement

d'huile de lin, zágh) r) ágh, qui est détestable. On use et on abuse des herbes parfumées, comme la menthe (poudouna), l'anis et la coriandre (younghâk sabut), ainsi que de l'ail et du poivre rouge. Les épices de l'Inde, poivre, gingembre, zartchéva (base du currie), clous de girofle, safran, muscade, cannelle, sont très appréciées; mais leur cherté empêche qu'on en consomme outre mesure et les multiples vertus curatives qu'on leur prête les font employer plutôt comme remèdes que comme accessoires culinaires. Le sucre candi, nabát, ou blane, hand, n'est servi que comme hors-d'œuvre. Le vinaigre chinois ne sort guère des boutiques des restaurateurs qui ont pris l'habitude d'accommoder certains plats à la chinoise.

L'art culinaire, peu varié et peu savant, trahit la triple influence de la Perse, de la Chine et des Turcs nomades. Le premier de tous les mets est le pilaou, qu'on appelle simplement iich, le mets par excellence. On l'assaisonne d'oignons, de carottes, de navets, de raisins secs, et, trop souvent, on le prépare à l'huile de lin. Le mouton cuit entier dans sa peau en un four improvisé, creusé dans le sol, constitue un mets aussi estimable qu'estimé. La soupe à la viande (chourba) est de tous les plats gras le plus en usage; elle s'apprête soit au naturel, soit assaisonnée de menthe, de coriandre, de poivre rouge et noir, d'épices diverses et mélangée de macaroni, de légumes, de morceaux d'omelette, de boulettes de viande hachée. Les tchitchbara, pâtés de viande et d'oignons hachés un peu plus gros qu'une noix, bouillis dans l'eau, et les mantou, pâtés de même composition, de la grosseur d'une pomme, cuits à la vapeur, à la façon chinoise, sont les uns et les autres très en faveur. Plus rares sont le *choulla* (اشه الله), bouillie de riz mèlé de graisse et de morceaux de viande, le kábáb, morceaux de viande cuits à la broche avec des oignons, le kázy (قارى) saucisson de chair de cheval. Parmi les mets maigres le plus répandu est la bouillie de maïs, oumátch, fond de l'alimentation des pauvres gens. On connaît encore le *oun ách*, soupe de macaroni bouilli sans graisse avec du lait caillé, katty k قاتتنق), le koudja et le kourda, soupes apprètées comme

la précédente, mais la première avec du millet et la seconde avec du riz, le *mách gurundj*, soupe faite avec du riz, des pois secs, des navets, des carottes, des oignons, du poivre et du kattyk, le chir kadou soupe de lait, de riz et de citrouille. On consomme une assez grande quantité de laitage. Le lait caillé se mange avec du pain, ou, coupé d'eau par moitié, sert en été de breuvage rafraichissant et dans les soirées musicales tient lieu de champagne. La crème راهي mélangée فقالماق . mélangée au thé, forme le déjeuner favori des femmes le matin. Le thé constitue avec le kattyk coupé la scule ou à peu près la seule boisson. On emploie le même thé noir en briques, dont usent les Mongols; il est de très médiocre qualité, mais comme la vente du thé est monopolisée par un syndicat de marchands chinois, on ne peut pas s'en procurer d'autre. Au lieu de l'infuser, selon la coutume chinoise et européenne, on le fait bouillir à la mode mongole et tibétaine, sans toutefois y ajouter de graisse. Quoique les Chinois vendent publiquement et a bon marché de l'eau-de-vie de grains, il est rare que les indigenes en boivent. Les Annales des Yuan Ouei (v° siècle) parlent du vin de raisins de Karachahr et de Tourfan, Marco Polo signale celui de Khotan. On en fabrique encore aujourd'hui malgré la loi musulmane, en très petite quantité il est vrai; il est d'ailleurs détestable, avant le goût de tres mauvais vinaigre. En dehors de cette décoction on fait avec les raisins abondants et excellents du pays une espèce de sirop ou de confitures (chirna, شدر نه très médiocres, qu'on obtient par une quadruple cuisson du fruit de la vigne.

On remarquera qu'il n'a pas été question du poisson. La population agricole du Turkestan oriental n'en mange point. Les rivières semblent d'ailleurs être assez peu poissonneuses, encore que j'aie vu un jour un esturgeon long de trois pieds, qu'on venait de pêcher pour le consul russe dans la rivière de Kachgar<sup>1</sup>. Les Chinois, grands ama-

<sup>1.</sup> Le lac Bagrach koul est très poissonneux et l'on dit qu'on y pêche des poissons de la grosseur d'un homme.

teurs de poisson, servent quelquefois sur leurs tables des poissons du pays, mais en général ils usent de conserves venues de Chine. Nous dirons un mot plus loin des habitants des bords du Lob nor et de Tcharkalyk, qui vivent principalement de la pèche.

Les habitants du Turkestan oriental sont assez modérés sur la nourriture, mais par nécessité plus que par vertu et par tempérament; ils dévorent avec avidité les repas dont ils ne font pas les frais. Ils mangent proprement, quoique avec leurs doigts. Les bâtonnets chinois n'ont point fait fortune parmi eux non plus que les fourchettes européennes. Ils disent qu'on ne doit pas craindre de toucher avec les mains ce qu'on touche avec la bouche, que les mains, dont les éléments se renouvellent sans cesse par l'action de la vie, sont nécessairement plus pures que des instruments de fer ou de bois. Ils ont d'ailleurs toujours soin de se laver les mains avant de prendre leur repas. Les viandes étant découpées d'avance en petits morceaux, ils ne sont pas obligés de les déchirer avec les doigts et les dents comme des sauvages; si les morceaux sont trop gros, ils les coupent avec un couteau placé dans une gaine attachée à leur ceinture. Tous les parents, hommes et femmes, vivant ensemble mangent ensemble. Le repas est véritablement le signe de l'unité familiale. Il est entouré d'une certaine solennité. Les convives doivent être assis sur leurs talons, le père de famille dit une courte prière et, sur un signe de lui, chacun commence à manger. Les mets sont disposés sur une nappe (dastarkhân), quelquefois de soie et brodée, qui ne peut jamais servir à un autre usage. Les assiettes sont inconnues et chacun met la main au plat; mais pour la soupe on se sert d'écuelles et même de cuillers. Quant au thé, le plus souvent tout le monde le boit à la même tasse. C'est une règle pour les invités étrangers aussi bien que pour les parents; refuser de boire à la tasse commune serait une impolitesse grossière. On fait trois repas par jour, un léger le matin, vers 7 heures, et deux plus substantiels à midi et le soir. Ils sont en général composés d'un seul plat, excepté les diners de cérémonie. Ceux-ci sont ordonnés comme il suit : en premier lieu on sert sur une table basse le thé avec le pain et les hors-d'œuvre, sucre et sucreries, fruits frais ou secs, pistaches, etc., puis on étend la nappe, ou apporte le *pilaou* et enfin la soupe à la viande; parfois on sert un habáb entre les deux. Les mets faits uniquement de légumes ne sont pas admis. On ne boit pas en mangeant, mais seulement avant et après le repas.

Le Turkestan oriental serait une contrée très saine si l'hygiène publique était bonne. La sécheresse excessive du climat est corrigée par l'abondance des arbres et des canaux, qui adoucissent également les chaleurs de l'été, tandis que l'absence de neige et de brouillard rend le froid de l'hiver facile à supporter. Les rideaux d'arbres servent d'écrans contre la poussière du désert. Le beau temps presque constant permet de vivre beaucoup dehors. Quand même ils ne sont pas obligés de sortir pour travailler aux champs ou faire leurs emplettes au marché, les gens du pays restent en plein air le plus qu'ils peuvent, cherchant l'ombre en été et le soleil en hiver. Les hommes, rarement retenus entre quatre murs par leur métier, vont badauder dans la rue ou demeurent sous l'auvent, causant, fumant, faisant leur besogne; les femmes s'installent dans la cour ou sur le toit plat, filant, cousant, bavardant. Cette habitude atténue sensiblement le vice des maisons mal construites, mal aérées, humides et sombres. Pourtant il faut bien y coucher. Or les quelques feutres qui servent de lit garantissent mal de la moiteur du sol; gardés toujours à l'intérieur, ils sont piqués de taches de moisissure ainsi que les couvertures; l'espace est étroit pour le grand nombre de personnes logeant sous le même toit: à Khotan, on compte une dizaine d'individus par maison. De plus il v a le voisinage des tas d'immondices et de mares artificielles, dont le fond n'est pas maçonné et où l'eau séjourne trop longtemps sans être renouvelée. Les vêtements amples sont commodes et ne serrent pas les membres, ni le corps; les chemises et les pantalons de dessous sont tenus avec une propreté relative qu'apprécient surtout ceux qui ont vécu au Tibet et en Chine; mais les habits de dessus sont mal soignés, on n'a point de scrupule à les porter déchirés, rapés et sales. Les bonnets de fourrure qu'on ne quitte presque jamais, les coussins graisseux dont on

change rarement la taie, les couvertures trop renfermées et qu'on use jusqu'à ce qu'elles tombent en lambeaux favorisent le développement de la vermine parasite. On ne peut se promener dans la rue d'une ville sans voir au seuil des portes ou sur les toits des femmes couchées, livrant leur chevelure à des compagnes charitables. L'islamisme a introduit ou fortifié certaines habitudes de propreté corporelle. Les gens respectables procèdent souvent à des ablutions complètes. S'il n'y a pas de bains publics convenables ailleurs qu'à Kâchgar, il y a partout des cuveaux de bois et des seaux qu'on suspend pleins d'eau au plafond et qu'on fait basculer avec une ficelle. Trop de gens · cependant recourent à cet appareil à douches, primitif bien qu'efficace, les jours de grande fête seulement et se contentent en temps ordinaire de se passer à l'eau le bout du nez et des doigts. Or, dans une contrée aussi remplie de poussière et de sable que le Turkestan, on n'est pas assez propre quand on ne l'est pas à l'excès; c'est pourquoi les maladies de la peau y sont très répandues. A cette insuffisance d'ablutions l'habitude des individus pauvres d'acheter de vieux habits, la coutume générale de boire à la tasse et de fumer à la pipe de son voisin, la pratique des barbiers de faire servir la même serviette à tous leurs clients pendant plusieurs jours se joignent pour aider à la propagation des affections contagieuses. En ce qui regarde la nourriture on mange outre mesure des abricots, des melons et des pastèques qui ne sont pas toujours mûrs ou qui le sont trop, ce qui toutefois n'offre point dans ce climat sec autant d'inconvénients qu'on le pourrait croire. On consomme trop de farine sous toutes les formes, principalement sous la forme de pate mal cuite et il en résulte une grande quantité d'embarras gastriques. On ne fait pas assez d'exercice physique, on ne marche à pied que forcé, on va à cheval et l'on reste assis autant qu'on peut; d'où l'alourdissement et l'obésité commune chez les bourgeois aisés. Les oasis, étant établies dans les lieux bas de façon que l'eau des rivières puisse venir les arroser, sont marécageuses en plus d'un endroit, et comme, d'autre part, il y a une foule de mares artificielles et un certain nombre de rizières, on comprend que les fièvres palu-

deennes soient plus fréquentes qu'on ne s'y attendrait en un pays sans pluie et de haute altitude. Enfin le Turkestan souffre d'une disgrâce qui balance beaucoup de ses avantages; l'eau v est mauvaise. Dans les rivières et les canaux elle est chargée de terre, de détritus végétaux, d'animaleules, parfois de soude, de plus elle est croupissante dans les réservoirs où on la puise ordinairement pour les besoins domestiques. C'est à cela que les indigènes attribuent non seulement les troubles de la digestion et les maux de ventre, mais aussi le goitre l'enflure des membres, la bouffissure des chairs qui défigurent tant d'individus. Aujourd'hui, comme au temps de Marco Polo, c'est Yârkend qui est le plus mal partagé à cet égard : la majorité de la population y est goitreuse, affectée d'hydropisie, d'eléphantiasis, d'inflammation des articulations. Le mal est moindre à Khotan, bien grand encore. Kåchgar est d'un rang au-dessus et l'on dit que Koutcha possède tout ensemble l'eau la plus pure et la race la plus saine et la plus belle.

Voici, selon un médecin indigène, quelles sont les maladies le plus souvent observées à Khotan. Il faut signaler en première ligne la syphilis (maraz أَصَنَ , dont l'extension excessive a les conséquences les plus pernicieuses pour la population en général. La variole (tchétchek عيد) a sévi avec une rage particulière pendant l'hiver de 1891 et a causé, dit-on, dix mille déces dans la province. Les maladies cutanées de toute sorte sont extrèmement communes, comme la rougeole (kyzyl في العيد), la gale (kytchychkâk قيد الله العيد), le koutour (قود ور), caractérisé par des plaques rougeatres sur la peau avec fortes démangearsons, l'eczéma (kân yel قان يا). Il en est de même des ophtalmies déterminées par la poussière et par la réverbération des sables; nulle part peut-être on ne rencontre plus d'aveugles. Ajoutons la fievre (bizgak البيز), le rhumatisme (ouadjmafacil في الموقود), la paralysie (fâlidj في الموقود), la jaunisse (safra ما والمدر), les hémorroïdes (برص bouacir bouacir), la jaunisse (safra والمدر)

ou tchipkan, اچيمقان, la coqueluche (kouk youtal), la phtisie pulmonaire (sill, إسل) à laquelle pourtant le climat est peu favorable. Enfin dans l'hiver de 1892 la grippe fit de nombreuses victimes et l'on a gardé le souvenir d'une épidémie du choléra-morbus (ouaba وبا qui aurait éclaté sous Habiboullah Hadji.

La médecine est un art peu florissant. Elle est exercée par quelques mollahs qui, apres avoir lu un manuel de médecine arabe, se délivrent à eux-mêmes un diplôme de docteur. Ils divisent les affections en froides et en chaudes et les aliments de même, en sorte que si l'on souffre d'une affection froide il conviendra de manger du canard, qui est chaud, et non du mouton, qui est froid. Du reste, ils ne sont pas tous d'accord, ce qui ne surprendra personne. On se tromperait toutefois si l'on pensait qu'il n'y a parmi eux que des charlatans; il en est qui sont de braves gens, relativement intelligents, non dépourvus d'expérience. Ils administrent avec assez de discernement les remèdes classiques comme l'arsenic, le mercure, le soufre, la rhubarbe, l'opium, le camphre : la quinine même commence à leur être connue, mais ils l'emploient mal. Ils inspirent une médiocre confiance et on les pave quand on peut, c'est-à-dire rarement. Ils savent deux remèdes à ce resserrement de la bourse de leurs clients: ils tàchent de pratiquer à côté de leur art quelque métier qui leur offre des ressources plus assurées et ils ont soin de proposer à ceux qui les appellent un contrat à forfait, s'engageant à les guérir en tant de jours movennant telle somme dont la moitié pavable d'avance. Il existe quelques vieilles femmes qui s'occupent de thérapeutique; elles ont à peu près les mêmes recettes que leurs collègues masculins et font en même temps, en qualité de sorcieres, concurrence aux sorciers de l'autre sexe, qui sont plus apprécies du public comme guérisseurs que les médecins véritables; mais ce n'est pas ici le lieu d'en parler.

Je ne puis terminer ce chapitre sans toucher un mot d'une maladie où le climat n'est pour rien et que les médecins ne traitent pas, qui cependant est plus funeste à elle scule que toutes les autres ensemble.

## 112 MISSION SCIENTIFIQUE DANS LA HAUTE ASIE.

Je veux dire l'abus du hachich ou *nacha*, qui joue en Turkestan un rôle presque aussi lamentable que l'opium en Chine. Il exerce de grands ravages parmi l'un et l'autre sexe, produit des troubles graves du système nerveux, ruine la volonté, égare la raison. L'ivrognerie est plus ignoble dans ses manifestations extérieures, elle n'est point pire dans ses effets, et je suis persuadé que la passion déréglée de cette drogue est une des causes principales de la faiblesse actuelle de la race<sup>1</sup>. Au *nacha* il faut ajouter l'opium (afim dont l'usage, il est vrai, est encore assez restreint et n'est guère répandu que dans l'entourage immédiat des Chinois.

<sup>1.</sup> Le hachich ou nacha n'est pas autre chose que le chanvre ordinaire. Les anciens Scythes s'emvraient de la fumée des graines de chanvre qu'ils faisaient griller sur des pierres brûlantes. Hérodote, IV, 75.

## CHAPITRE VII

LA TAMILLE. — LA CONDITION DES FEMMES. — L'ÉDUCATION DES ENFANTS. — DIVERTISSEMENTS ET COUTUMES DIVERSES RELATIVES A LA VIE PRIVÉE.

Il est peu de pays où la famille soit plus faiblement constituée que dans le Turkestan oriental et il y a bien longtemps que le mariage s'y conclut et s'y dissout avec une égale facilité. Il n'est peut-être pas une région en Asie où les mœurs soient plus relâchées et où, en même temps, les femmes aient plus d'indépendance et d'influence, où l'on rencontre à la fois moins de dignité et plus de douceur dans la vie privée.

Un des traits distinctifs du mariage tel qu'il est pratiqué dans cette contrée est l'absence de dot, aussi bien de la dot comme nous l'entendons que de la dot appelée kál) n par les Turcs, qui consiste en une indemnité payée par le jeune homme ou sa famille au père de la femme. Ce n'est pas à dire que le kál) n, en usage chez les Turcs, les Mongols, les Chinois, n'ait jamais existé dans le Turkestan oriental. Il est connu des Sartes de Transoxiane, mais il commence à tomber en désuétude parmi eux et tend de plus en plus à se confondre avec le simple paicment par la famille du fiancé du trousseau de la femme et des frais de la noce. Il est possible que la pauvreté plus grande de leurs voisins de l'est les ait détournés plus tôt de la coutume du kál) n, qui entraîne sou-

vent de gros embarras pécuniaires. Aujourd'hui, le fiancé se borne à faire cadeau à sa future de quelques objets d'habillement et de prendre à sa charge le repas de noces. C'est ce qu'on appelle *torlouk* et cela correspond au to) mál des Kazak et des Kyrghyz. La dépense est modeste. Voici par exemple le détail du trousseau offert par un jeune homme riche de Khotan à sa fiancée: une pièce de soie de Chine, un bonnet, trois pièces de douriah tétoffe mi-soie, mi-coton provenant du Turkestan russe), une paire de hipich maça, six pantalons, trente pieds d'étoffe pour chemises, le tout valant environ cent vingt francs. S'il avait été kazak il lui aurait fallu 1,500 francs pour le trousseau, 2,000 francs pour l'alou (animaux nécessaires au transport du trousseau et de la tente), 3,000 francs pour le kál) n ; à Marghélàn il ne s'en serait pas tiré à moins de 2,000 francs 1. A un pauvre homme il en coûte 5 francs, voire 40 sous pour prendre femme, au lieu que dans le Ferghanah on ne trouve pas à se marier au-dessous de 60 francs. On dit qu'à Châhvar on en est quitte encore à meilleur marché qu'a Khotan. « A Châhyàr, dit plaisamment le chansonnier, on a dix-huit filles pour un sou. "

On ne doit pas conclure de cette boutade que le top louk constitue le prix d'achat de la fiancée par le mari. C'est un simple présent de politesse, obligatoire toutefois. Rien n'indique que le mariage se soit jamais fait par achat dans le Turkestan, même si l'on croit que l'usage du kálp n y ait été autrefois en vigueur; car c'est une conception radicalement fausse du kálp n que d'y voir une opération commerciale. Les Mongols, les Kazak, les Kyrghyz ne considérent nullement la femme comme une marchandise, ni le mariage comme un contrat de vente. Le mariage consiste dans leurs idées à faire entrer une fille dans une autre famille que sa famille d'origine, à la rattacher à d'autres ancêtres qu'à ses ancêtres réels, à substituer pour elle des liens de parenté fictive aux

<sup>1.</sup> Comme je compte le taël à 7 fr. 50, je compte le rouble à 1 francs.

liens de parenté naturelle. La cérémonie d'adoption accomplie, elle a un effet rétroactif; la nouvelle épouse est estimée avoir toujours appartenu à la famille de son mari dans le passé, de même qu'elle y appartiendra toujours dans l'avenir, même si son mari meurt; elle devient proprement la petite-fille des ancètres de celui-ci, comme si elle était née d'eux; sa parenté réelle devient une parenté fictive, son père n'est plus pour elle qu'un père nourricier et ne peut pas avoir jamais été autre chose puisque personne ne descend de deux séries d'aïeux différentes. C'est par suite de cette conception que les Kazak fiancent leurs enfants le plus tôt possible, dès le berceau, avant la naissance même; cela marque d'une façon tout à fait tangible que la fille à naître ou à peine née est seulement en dépôt dans la famille de son père, qui est uniquement chargée de l'élever et de subvenir à son entretien jusqu'à ce que la famille du fiancé la réclame et en fasse son enfant par le rite du mariage. Il a par conséquent le droit d'exiger le remboursement des dépenses qu'il a faites pour l'éducation de la fille dont il a pris soin provisoirement et de ne la laisser sortir de chez lui que lorsque ce remboursement sera opéré. Le *kál*) n est ainsi une restitution, — les Kazak ne l'entendent pas autrement, — ou, si l'on veut, une indemnité pour un service rendu; ce n'est pas le prix d'achat d'un objet mis en vente. Il suit de la que le paiement du kál) n, dette sacrée entre toutes, est strictement obligatoire et que la célébration du mariage lui est rigoureusement subordonnée, au lieu que le toy mál et l'alou, souvent de valeur égale, sont des dons purement volontaires et facultatifs, un supplément de luxe, dont les pauvres se dispensent. Si dans le Turkestan chinois le to mál ou to louk a seul subsisté tandis que le hál) n a disparu, c'est que celui-ci, fondé sur d'antiques croyances, ne répond à rien et a perdu toute signification dans un pays où ces croyances ont péri depuis longtemps, malgré la survivance de quelques cérémonies vaines1.

1. Voir le chapitre x. On comprendra mieux la théorie du *kâlyn* que je viens d'exposer, si on la rapproche de ce que je dis des cérémonies qui accompagnent le mariage dans le Turkestan et des anciennes croyances qu'elles supposent.

Non-seulement pour se marier il n'y a point de dot à constituer de part ni d'autre, presque point de frais à payer, mais encore on n'a que peu de conditions et de formalités à remplir, point de pièces justificatives à fournir, point de démarches compliquées à faire, point de bail perpétuel ni même de long bail à contracter. Le mariage n'est pas une affaire grave et scabreuse, où l'on doive peser dans une balance de précision les convenances, les intérêts, les inclinations, sonder le passé, interroger l'avenir, où l'existence entiere est engagée et où l'on est tenté de réfléchir toute sa vie. Les indigenes, gens peu raffinés, ne sont pas exigeants en fait de beauté, de qualités intellectuelles et morales, de talents de société. Ils ont en cette matière la philosophie de Duclos. Ils ne vont jamais bien loin pour chercher leur femme: ils se marient dans leur voisinage, dans leur parenté autant que possible, respectant tout juste les trois degrés prohibés par le Coran . Cette habitude épargne beaucoup de peines, de négociations et de dépenses: les deux familles se connaissent de longue date, n'ont pas à se gèner l'une pour l'autre, ne s'efforcent point de se jeter mutuellement de la poudre aux veux. Si l'on ne trouve pas ce que l'on veut parmi les personnes de sa connaissance, on s'adresse à des entremetteuses (dalâl, יכצו) qui tiennent de véritables agences matrimoniales, sont informées de toutes les maisons des environs où il v a des filles ou des femmes à marier. en savent la fortune, les antécédents, le caractère, les qualités de ménagère ; elles ne se contentent pas de donner des renseignements, elles font toutes les démarches utiles, elles vont voir les femmes, les parents des jeunes filles, leur font les propositions du pretendant, obtiennent leur consentement, présentent les jeunes gens l'un à l'autre. Quand ceux-ci et, s'il y a lieu, les parents sont d'accord, le prétendant envoie, selon la vieille coutume turque, un homme de confiance vaoutchi, discuter les conditions pécuniaires qui sont, comme nous (یاوچنی

<sup>1.</sup> IV, 27. Mariage interdit avec les mères, filles, petites-filles, sœurs, tantes, nièces, belles-mères, belles-filles, nourrices, sœurs de lait et pupilles.

l'avons dit, de peu de conséquence. Ce point réglé, les parents du prétendant ou, à leur défaut, ses amis, vont faire la demande officielle, ils échangent quelques cadeaux avec les parents de la fiancée et fixent le jour des noces. On avertit l'imim de la paroisse qui vient dans la maison de la fiancée donner à l'union la sanction légale très simplement et très rapidement : deux questions, deux réponses, une courte prière et l'affaire est faite. La cérémonie privée, que je décrirai ailleurs, est plus compliquée : mais on la tient à pur divertissement et on l'expédie à son gré.

On ne marie pas les enfants des leur naissance, ni malgré eux. Contrairement à ce qui se passe dans tout le reste de l'Asie, les jeunes gens sont présentés l'un à l'autre avant d'être fiancés; dans la plupart des cas ils se connaissent déjà de longue date, étant enfants du même village ou du même quartier. Dès qu'ils ont atteint leur majorité, les garcons à 12 ans et les filles à 10, ils sont libres d'épouser qui leur plait et d'accepter ou de refuser les partis que leurs parents leur proposent. Ceux-ci sont réduits au rôle d'intermédiaires, mais naturellement ils gardent une certaine influence morale, d'autant plus grande que les enfants se marient très jeunes. Les garçons, qui prennent rarement femme avant 18 ans, profitent de leur liberté plus que les filles, dont on est pressé de se débarrasser. On n'attend même pas leur puberté, c'est-à-dire leur treizième année; on donne très fréquemment dès l'âge de dix ans les pauvres enfants qui sont heureuses de jouer à la dame. Elles n'ont que trop lieu de le regretter; peu de maris ont assez de délicatesse pour prendre patience jusqu'à ce qu'elles soient completement formées. Les violences et les abus qui s'ensuivent entraînent des troubles physiologiques très graves; les cas de ce genre sont tellement nombreux que la race en est sérieusement compromise dans sa vigueur et les conséquences au point de vue général n'en sont pas moins funestes que celles de l'intoxication par le hachich. A la mauvaise habitude de marier les filles trop tôt il faut attribuer cette singularité que les veuves et les femmes divorcées sont preférées aux jeunes filles. C'est l'inverse au Turkestan russe où les filles sont établies à un âge

plus raisonnable. A Khotan, un homme qui ne pave que cent francs pour le trousseau d'une jeune fille, payera cent cinquante francs pour celui d'une jeune femme qui n'a pas encore eu d'enfant (tchaougàn), deux cents francs pour une jeune femme qui a déjà un enfant (djouàn). Celles-ci ont en effet l'avantage non seulement d'être formées, mais encore de pouvoir être utiles dans la maison, ce qui est la première chose qu'on réclame d'une femme. Un indigène ne peut guère vivre confortablement à moins d'être marié à une personne qui sache s'acquitter des soins du ménage. Au rebours de nos sociétés d'Europe, la société du Turkestan oriental est aussi mal ordonnée que possible pour faire le bonheur des célibataires. Elle ne leur offre aucune des commodités, aucun des agréments dont leur sont prodigues les sociétés occidentales qui, au moins dans les villes, sont organisées justement comme il faut pour sacrifier la vie de famille à la vie publique et diminuer dans une large mesure les occupations et les divertissements intérieurs au profit des extérieurs; les industriels, les commercants, les ouvriers qui travaillent pour tous, les municipalités, l'état lui-même se chargent chez nous d'une foule de besognes qui là-bas incombent nécessairement à l'individu. Pour y suffire, l'assistance d'une femme lui est indispensable s'il est pauvre, très utile s'il est riche. Comme d'autre part le mariage n'est pas hérissé de formalités difficiles, qu'il n'occasionne pas de grands frais ni de grandes charges, il n'y a ni vieux garçons ni vicilles filles.

Les célibataires seraient d'ailleurs inexcusables. Ils ne pourraient même pas invoquer l'amour de la liberté; car les liens du mariage sont si fragiles qu'ils entravent aussi peu que rien les caprices de chacun. Le divorce est d'une facilité extraordinaire. Le prophète, estimant que Dieu a assigné un terme à toutes choses, est fort large à cet égard; mais au Turkestan on n'observe même pas les règles restrictives qu'il a jugé à propos de prescrire. Ces restrictions, on le sait, ne sont guère que pour les femmes. Selon la chériat de Boukhâra, une femme a le droit d'exiger le divorce dans les six cas suivants: si elle a été battue sans motif par son mari au point que son corps en garde des traces

évidentes; si, elle non consentante, son mari prend une seconde épouse; s'il a cessé pendant six mois de pourvoir à sa subsistance; si, elle non consentante, il l'emmène à plus de trois jours de marche de sa résidence habituelle; s'il devient fou et s'il est atteint de lèpre. Plusieurs de ces dispositions sont très élastiques, surtout la première et la troisième, et la femme, quand elle le veut, est habile à provoquer les actes qui permettent d'en profiter. Pour la moindre raison et sans raison elle rassemble ses vêtements et ses bijoux, les tapis et les objets qui lui appartiennent dans la maison commune, et se retire chez ses parents. Le mari n'a aucun moven de lui faire réintégrer le domicile conjugal et il finit par lui laisser une entière franchise en la répudiant. La répudiation coûte peu de chose à l'homme, il est tenu de fournir à celle qu'il a renvoyée les aliments pendant cent jours; il se contente de lui donner pour cela quelques francs, de manière qu'elle soit satisfaite, il est bien rare en ce cas qu'elle se montre exigeante. Dans les autres pays musulmans l'homme, en se mariant, promet par contrat à son épouse de lui paver une certaine somme s'il vient à la répudier sans motif grave; c'est ce qu'on appelle le *mehr*, institution presque hors d'usage dans le Turkestan chinois. La femme est ainsi dépourvue d'une garantie sérieuse contre les caprices de son mari. De même l'absence de kâlvn remboursable en cas de faute de l'épouse prive le mari de la meilleure assurance qu'il puisse avoir contre les fantaisies de sa femme.

Le mari se dispensant de donner à son épouse divorcée l'argent nécessaire à sa subsistance pendant cent jours, celle-ci se dispense à son tour d'attendre le terme réglementaire avant lequel elle n'a pas le droit de se remarier. Il arrive qu'elle ne laisse écouler que huit ou dix jours; elle prend seulement soin de contracter sa nouvelle union dans un autre district que celui du juge qui a prononcé le divorce. Comme les registres d'état civil, qui étaient tenus à jour sous la domination musulmane, sont aujourd'hui négligés, rien n'est plus facile que de tourner ainsi la loi. L'ancien mari pourrait bien réclamer, intenter une action en nullité; mais le plus souvent il n'a garde, se souciant de son

repos plus que de son droit. Il n'est point rare, lorsqu'un homme est parti pour un temps indéterminé sans faire de conventions particulières avec sa femme et sans lui laisser d'argent, que celle-ci se remarie sans que le divorce ait été prononcé et dans un délai quelquefois plus bref que celui de vingt jours, que Marco Polo assure avoir été légal de son temps à Kéria. Ainsi c'est une exception qu'une femme de trente ans n'ait point en plusieurs maris et plus d'une supputent les dates par les noms de leurs époux passés comme on le faisait à Rome par les noms des consuls.

La liberté des hommes est plus grande encore que celle des femmes au moins en théorie. Non seulement ils peuvent divorcer presque à leur gré, et se remarier le jour même, mais ils peuvent prendre plusieurs épouses à la fois conformément à la loi musulmane. Cependant la polygamie est tres peu pratiquée. Elle était peut-être inconnue avant l'introduction de l'islamisme; car elle est aujourd'hui mal vue de la population. Les mollahs eux-mêmes ne l'approuvent que du bout des lèvres, ne la conseillent pas et beaucoup de gens riches se contentent d'une seule femme. Les femmes sont d'humeur jalouse, ne souffrent pas aisément le partage et ont assez d'indépendance et de pouvoir pour faire prévaloir leur volonté. Il est tout à fait extraordinaire que les épouses du même mari vivent sous le même toit, elles sont installées en général chacune dans une maison différente afin d'éviter les querelles. Ce n'est là d'ailleurs qu'un palliatif insuffisant et il v a des maris cruellement et comiquement embarrassés entre la matrone mure, impérieuse et riche de la cité et la jeune, coquette et pauvre épouse du faubourg, qui le tirent chacune de son côté, le pressent de renvover une odieuse rivale. Les femmes sont beaucoup plus complaisantes en Chine, où l'épouse en titre vit le plus souvent en bons termes avec la favorite; la cause en est, non pas un trait de caractère, mais la forte autorité que la loi et les mœurs accordent au mari à qui l'on obéit sans répliquer. En voyage les choses sont plus faciles. Il n'est pas d'homme respectable, qui, obligé de s'arrêter quelques jours dans une localité plus ou moins éloignée de son domicile conjugal, ne contracte

une nouvelle union légitime : s'il n'avait pas sa maison, comme on dit, il passerait pour un vagabond, indigne d'inspirer confiance aux honnètes gens. Aussi la polygamie est-elle d'un usage courant parmi les marchands, qui vont de ville en ville et qui possèdent dans chacune un pied-à-terre et une epouse. Il en est de même des caravaniers. Je sais un de ces derniers, grand dévoreur d'espace, qui avait quatre femmes légitimes réparties sur plusieurs millions de kilomètres carrés. Entraîné par nous en un lieu où il n'avait pas pris ses précautions, il s'empressa de se chercher un beau-père. Il aurait cru compromettre sa dignité en ne le faisant pas. Cependant, pieux musulman, il voulait rester fidèle à la loi qui n'autorise pas à cumuler plus de quatre épouses. Pour satisfaire à la fois sa conscience et sa dignité, il appela un *mirza s*ecrivain public), fit savoir par son canal à sa femme la plus ancienne, qui demeurait à deux mois de là, qu'elle était libre de rentrer au fover paternel et il la remplaça incontinent par une jeune recrue. Les hommes que leur profession oblige à courir les grands chemins recourent souvent à une forme de mariage temporaire, honorable pourtant quoique les femmes de bonne maison ne l'admettent pas: l'union, en ce cas, prend fin soit à une date fixée d'avance, soit au moment du départ du mari.

Il semble qu'avec de telles facilités accordées par la loi et la coutume il n'y ait point place pour l'adultère. Il n'en est rien. Dans les chansons populaires la maîtresse, p àr, est souvent une femme mariée. Les indigènes, instruits par l'expérience, se plaisent en leurs fabliaux, non moins que nos peres, à décrire les mille et une ruses qu'emploient les personnes du sexe faible pour tromper leurs epoux. On conte qu'il existe quelque part un ouvrage traitant des artifices, supercheries et fourberies des femmes, mais qu'il est si volummenx et pesant que nul onc ne l'en put rapporter. Le proverbe dit brutalement: « A cheval ni à femme ne te fie; la femme est un tourment, le chien un sur ami. »

Il serait facile de résumer ici quelques contes populaires sur ce sujet, mais ils manquent de finesse et de grâce et n'apprendraient rien qui ne soit banal et connu du monde entier.

Le châtiment de l'épouse infidèle dépend de l'humeur du mari, qui se porte rarement à des extrémités violentes, quand il juge à propos de sévir : il se contente en général de renvoyer la coupable, quelquefois il la fait fustiger par le juge musulman, qui a le droit de donner jusqu'à quatorze coups de bâton, ou par le juge chinois, bien moins sévère ici qu'à l'intérieur de la Chine. On appréciera mieux l'indulgence des coutumes indigènes si on les compare avec celles de l'Afghanistan, où la femme adultère est punie de mort, et avec celles de la Chine, où elle est battue et vendue, si elle n'a été justement tuée par le mari.

La prostitution fleurit surtout dans les quartiers chinois où elle s'étale assez crûment tandis qu'elle est discrète dans les quartiers musulmans. Elle se dissimule sous le manteau du mariage légitime; un individu épouse en justes noces trois ou quatre femmes et se livre tranquillement à un commerce profitable. Les entremetteuses, dont je parlais tout à l'heure, ne travaillent pas seulement pour le bon motif. Beaucoup de filles vivent seules avec une mère ou un parent plus ou moins authentique, quisont connues de tous pour n'avoir d'autres ressources que la galanterie. Ce sont de celles-là que l'on rencontre dans les environs des casernes et du va-men, outrageusement maquillées, vêtus d'habits de soie aux couleurs criardes, parfois taillés à la chinoise. Il en est de tout plumage; quelques-unes ont pignon sur rue, cheval et voiture, bijoux clinquants, allure modeste et voile décent; elles sont même sur ce dernier point plus sévères que les honnêtes femmes. Le clergé a pour elles une sainte horreur et frémit de leur parade insolente. Lorsque Habiboullah prit le pouvoir en 1863, il les fit pieusement égorger. Aussi en 1892, le bruit d'une revolte musulmane ayant couru à Khotan, plusieurs d'entre elles prirent peur, se réfugièrent à la campagne où elles épousèrent des hommes de bonne volonté pour se garantir des fureurs homicides des mollahs. Il est à noter que les indigènes éprouvent peu de répugnance à se marier à des femmes de cette sorte; pour eux le mariage efface tout, et c'est la un sentiment très orthodoxe, parfaitement conforme à cet esprit de l'Islam où la charité et la fraternité se mèlent d'une manière si bizarre à la plus odieuse tyrannie.

La grande liberté des mœurs qu'on observe aujourd'hui dans le Turkestan oriental y est très invétérée. Des les premiers siècles de notre ère, les Annales chinoises signalent la dissolution et la luxure qui règnent depuis le Pamir jusqu'aux confins de la Chine. Grigorief, en rappelant ces anciens témoignages, croit trouver la cause de ce relàchement dans la multitude d'étrangers qui, selon lui, devaient sans cesse passer dans cette contrée, carrefour des routes de Chine, d'Inde et de Transoxiane. L'explication n'est pas valable puisque les étrangers n'ont jamais pu être très nombreux dans un pays d'aussi médiocre commerce que la Kachgarie l'a toujours été. Mais la fréquence des invasions et des conquêtes qu'elle a subies, les violences qui s'ensuivaient, les complaisances inévitables des vaincus, la présence de garnisons peu respectueuses de la dignité des populations qu'elles gardaient n'ont pu manquer d'exercer une influence mauvaise sur les mœurs. Le bouddhisme a également sa part de responsabilité dans cette affaire, non que sa morale théorique ne soit très pure; mais il a ruiné le crédit des crovances antiques, déjà ébranlées avant lui, sur lesquelles la famille était fondée et qui en faisaient la force, sans mettre en leur place une vigoureuse discipline sociale, capable de s'imposer à tous et de maintenir chacun dans la règle. L'islamisme, plus puissant, avait le double tort de sacrifier à l'excès les femmes aux hommes, ce qui était trop opposé aux coutumes du pays, et, indulgent sur quelques points importants, de déployer sur d'autres, indifférents en soi, une rigueur outrée et mesquine inexplicable aux veux des indigènes. Ceux-ci n'ont jamais pu comprendre ni accepter la tyrannie avec laquelle l'islamisme traite les femmes, les recélant au fond des appartements intérieurs, les obligeant à ne sortir que strictement voilées, à ne pas se montrer en présence des hommes. Le mépris et l'impatience de ces

contraintes puériles engendraient le mépris et l'impatience des lois les plus respectables dont ils semblaient être les conséquences. L'inquisition intolérante des mollahs n'eut plus d'autre pouvoir que de mettre sur la face de la société un masque d'hypocrisie, vite rejete des que les mécréants redevenaient les maîtres.

La reclusion et l'infériorité presque servile où les musulmans religuent les femmes n'ont jamais été de mode dans le Turkestan chinois. Nous savons qu'il y a quatorze siècles les femmes etaient admises dans la société en présence des hommes: Hiouen Ts'ang rapporte que la princesse et les dames de Kao-tchang sortirent de la ville pour aller le recevoir, que la mère du prince fut assidue à ses conferences ou lectures religieuses. De son côté, le vieux droit turc n'était pas trop défavorable à la femme, bien qu'il la tint en tutelle perpetuelle : il lui laissait du moins plus de liberte d'allures, plus d'influence morale, plus de dignité en somme que ne lui en donne le droit coranique strictement appliqué. L'action de celui-ci dans le Turkestan oriental a etc, sur le point qui nous occupe, toute superficielle. Il a imposé l'usage du voile : mais la coutume l'a humanisé autant que possible, elle l'a fait blanc, à jour, léger, coquettement orné ; de plus on s'en dispense en bien des cas, on ne le met que pour s'habiller et on le garde souvent relevé. Tandis que les musulmanes de l'Inde ne peuvent paraître devant leur mari en présence même du pere ou des frères aînés de celui-ci, la Kachgarienne, la Khotanaise va partout en compagnie de son mari, faire des visites, diner en ville, assister à des fêtes de famille, aux offices des morts. Fréquemment elle sort seule. Quand elle est avec son mari, elle a le pas sur lui, entre la premiere, prend la place d'honneur, est la premiere invitée à fumer, boit et mange la premiere, dans la rue marche devant son mari comme dans le cortege nuptial la fiancée marche devant le fiancé. C'est un sujet d'étonnement pour les etrangers, même pour les Andidjanais qui n'ont pas une telle contume. On ne doit voir la qu'une simple déférence de politesse; les femmes n'en sont pas moins considerces comme inférieures et subordonnées. Cependant dans les affaires sérieuses elles jouissent encore d'une indépen-

dance et d'une autorité plus grandes que dans la plupart des autres pays. Dans le ménage la toute-puissance est rarement du côté de la barbe. Quand un cultivateur a des provisions de blé ou de maïs dont il veut se défaire, quand un artisan a des objets fabriqués à vendre, le mari se rend au bazar avec sa femme qui contrôle les opérations commerciales, et il ne vend que de son consentement et au prix qu'elle approuve. Pour acheter des objets utiles au ménage, des ustensiles, des vivres, des vêtements, le consentement de la femme est nécessaire. Malheur à celui qui voudrait s'en passer! les querelles, les injures, les menaces de divorce, l'abandon du domicile conjugal l'en feraient repentir. Aussi laisse-t-on souvent les femmes aller seules au marché et faire comme elles l'entendent les affaires courantes, et c'est pourquoi l'on voit dans les bazars, disent les indigènes, dix femmes pour un homme!. Nous avons vu combien le lien conjugal était pour la femme une entrave faible et lâche au point de vue de la liberté personnelle; il faut ajouter que, veuve ou divorcée, elle devient absolument maitresse d'elle-même et ne dépend plus de personne, ni de la famille de son mari, ni de sa propre famille. Au point de vue des biens, elle conserve dans le mariage la propriété et la libre disposition de ses biens propres; tant qu'elle n'a pas d'enfants, elle en donne les fruits à ses parents, ce qui n'est pas conforme à la loi musulmane; si elle a des enfants, les fruits restent dans la maison du mari, mais, en cas de divorce, non seulement elle a la jouissance entière en même temps que la propriété de ses biens personnels, mais elle reprend la valeur de tout ce qui en a été dépensé au profit de la communauté. L'avantage est pour elle d'autant plus grand que la seule charge qui lui incombe est d'élever ses jeunes enfants jusqu'à l'âge de 7 ans, mais à condition que le mari pave leur entretien. L'usage à Khotan est de donner à cet effet à la femme divorcée 64 pouls (1 fr. 20) par mois pour une fille et trois tengas (2 fr. 82) pour un garçon. Encore arrive-t-il, surtout si elle

<sup>1.</sup> La proportion est exagérée; mais il y a certainement beaucoup plus de femmes que d'hommes.

se remarie, qu'elle se dérobe à cette charge, qui retombe alors sur l'ancien mari, ou, si celui-ci meurt, sur ses collatéraux. Joignez que selon la loi musulmane la femme a part à la succession de son conjoint même si celui-ci laisse des enfants. Il est vrai qu'elle n'a droit qu'à la moitié de ce qui revient au mari sur l'héritage de son épouse, c'est-à-dire au quart s'il n'y a pas d'enfants, au huitième s'il y en a. C'est du reste la règle générale dans le Coran que l'héritier mâle a double part.

Malgré ces dispositions peu favorables au sexe faible, aucune expression ne convient moins en somme à son objet que celle qui est le plus employée dans le Turkestan pour désigner la femme: mazloum امظلوم), l'opprimée. Son indépendance au point de vue de la personne et des biens, sa part d'initiative dans les affaires domestiques. sont à la fois et dans une certaine mesure la cause et l'effet du relâchement des mœurs et de l'instabilité de la famille. Pour qu'il en fût autrement il faudrait une haute idée de la dignité morale qui fait défaut en ce pays. La vie de famille est meilleure dans les classes élevées, où les intérêts matériels plus graves sont une digue plus forte aux caprices individuels, où l'on a plus de souci de l'apparence et de l'opinion, où, par snobisme, l'on affecte plus d'orthodoxie. Si l'humeur querelleuse des femmes indigènes et leur goût du plaisir rendent difficiles les ménages unis et calmes, on s'accorde à leur reconnaître de précieuses qualités de ménagères; elles sont actives, économes, avisées en affaires, surtout les vieilles. Au reste elles ne sont pas surchargées de grosses et lourdes besognes comme dans les contrées barbares; elles s'occupent principalement du gouvernement intérieur de la maison, de faire la cuisine, de nettover et de filer le coton, de laver le linge et de réparer les vêtements; quant aux vêtements neufs elles les achétent presque tous. Leurs travaux ne les absorbent jamais au point de les empêcher de se livrer à leur péché mignon, le bavardage. Elles ont horreur de la solitude, il est exceptionnel d'en rencontrer une qui ne soit en compagnie d'une ou de plusieurs commères. Elles ont le caractère gai, très peu sentimental, tout positif et pratique. Elles s'expriment avec aisance et politesse, leurs manières sont assez élégantes et harmonieuses; mais elles manquent de beauté, leurs traits sont le plus souvent indécis et empatés. Pourtant les poètes persans se sont plu de tout temps à célébrer la beauté des Khotanaises; peut-être n'était-ce dans leur bouche qu'un compliment pour les récompenser de leur facilité, ou bien l'éloignement mystérieux et les hâbleries des voyageurs, qui ne consentent guère à avoir vu moins que des merveilles, leur prêtaient des charmes qu'elles n'avaient point. Elles vieillissent vite, fanées avant trente ans, elles dépassent rarement la soivantaine, tandis que les hommes vont souvent au delà de soivante-et-dix ans.

La fragilité de l'institution du mariage suppose nécessairement la ruine du régime patriarcal et n'est qu'un des signes de la disparition dans le Turkestan oriental d'un régime encore si puissant en Chine et parmi les Turcs nomades. L'individualisme a triomphé au point qu'il est difficile d'imaginer qu'il puisse aller plus loin. La famille, au sens large et ancien du mot, a perdu presque toute sa valeur sociale et n'a conservé que le peu que le Coran lui laisse. Les collatéraux jusqu'au cinquième degré seulement, en ne comptant qu'un côté de l'arbre généalogique, peuvent, le cas échéant, avoir part à l'héritage de leur parent décédé ou être chargés de la tutelle de son enfaut mineur. Au demeurant les collatéraux ne se doivent rien l'un à l'autre, la solidarité entre eux n'est guere moins faible qu'en n'importe quel pays de l'Europe occidentale ou de l'Amérique. Les frères déjà se séparent, suivent des voies diverses, vivent souvent fort loin l'un de l'autre, n'ont que de vagues relations ensemble, quelquefois se connaissent à peine et différent autant par les traits physiques que par la condition et la fortune, car ils n'ont pas fréquemment à la fois le même père et la même mère. L'en ai rencontré, dont les souvenirs étaient si bien brouillés sur ce point, qu'ils ne savaient plus au juste s'ils étaient frères de père ou de mère. On voit combien loin nous sommes de l'esprit de clan. Toutefois il en subsiste encore quelque chose dans la classe des beks et mingbachis, qui sont de grands propriétaires, qui s'appuient avant tout sur leurs collatéraux et alliés disséminés dans le même

canton et nécessairement nombreux parce que, n'etant point pauvres, ils n'ont aucune raison de quitter leur lieu d'origine où ils participent en quelque façon à l'éclat du bek leur parent, et parce que la societé du Turkestan peu vaste et peu compliquée n'offre pas une grande variété de professions et d'entreprises capables de les entraîner au dehors. Mais ce groupement social n'a plus à beaucoup près la solidite et la cohésion du clan kyrghyz et du clan chinois. Depuis longtemps la loi ne le reconnait plus et la coutume chancelle.

La famille, au sens restreint et moderne du mot, c'est-à-dire l'association de l'homme, de la femme et des enfants qui en sont issus, est, elle aussi, très ébraulée. Le lien qui unit les enfants à leur pere n'est pas moins frèle que celui qui jomt l'epouse à son mari. Les garcons sont majeurs à 12 ans, les filles à 10. Ils échappent des lors juridiquement à l'autorité paternelle, sont capables d'hériter, d'administrer leurs biens; les gains qu'ils font leur appartiennent en propre. Vers dix ou douze ans la fille quitte ses parents; il est vrai qu'elle revient souvent et qu'elle est toujours accueillie. Le garcon marié reste peu auprès de son père, il s'en va après la première année et reçoit, en ce cas, une part de la terre paternelle qu'il exploite pour son compte. Seule l'évidente supériorité, au point de vue des intérêts matériels, de l'association sur la division oblige quelques-uns des fils d'un proprietaire rural à demeurer avec leur père pour l'aider. Ainsi l'on trouve dans les campagnes des familles nombreuses de dix à douze membres, vivant tous sous le même toit et de la même terre. Il en est de même des riches en général, qui, étant plus au large, sentent moms les inconvénients de la vie en commun. Néanmoins, à prendre les choses en gros, c'est la séparation qui est la regle. Sans doute les parents aiment leurs enfants, mais d'une affection presque purement naturelle et instinctive, ils les aiment surtout quand ils sont petits et faibles et qu'ils ne peuvent vivre par eux-mêmes; plus tard ils s'en desinteressent à mesure qu'ils grandissent. Les enfants de leur côte sont médiocrement attachés aux auteurs de leurs jours. Le pere inspire encore quelque respect, on se leve en sa présence, mais on le relegue dans

un coin quand il est vieux. Les mères sont traitées avec beaucoup de sans-gène même par des marmots, les veuves deviennent souvent les servantes de leurs filles mariées. Malgré tout, les familles sont toujours prolifiques, et les pauvres plus que les riches. La stérilité est une grande disgrâce pour une femme; c'est pourquoi la jeune femme qui a déjà eu un enfant reçoit un plus beau trousseau que celle qui n'en a pas eu. Les enfants sont une aide, quelquefois presque une nécessité principalement dans la culture et dans certains métiers, même dans le commerce, où ils remplacent avec profit les mercenaires. Il n'y a pas dans le Turkestan cette proportion énorme d'employés et de gens à gages qu'on remarque dans nos pays. La plupart des habitants vivent d'entreprises particulières; pour eux la venue d'un enfant ne constitue pas une perte sèche, c'est, au contraire, une adjonction de force corporelle et intellectuelle, de travail productif. Dès huit ans l'enfant se rend utile, à douze ans il est d'un concours précieux. C'est un ouvrier ou un associé qui coûte la nourriture et le vêtement; pas d'éducation compliquée, longue, dispendieuse et de résultat incertain à lui donner; il apprend le métier de son père et le continue, soit qu'il reste dans la maison natale après son mariage, ou qu'il s'établisse à son compte. De plus il v a un reste du préjugé ancien, qui faisait considérer les enfants comme nécessaires à la force militaire du clan et à l'accomplissement des rites de la religion domestique, par suite au bonheur des parents dans l'autre monde. Ce préjugé a survécu aux crovances et aux institutions qui l'avaient fait naître. Il est pour beaucoup, non seulement dans le désir général de postérité, mais encore dans la préférence accordée aux garçons sur les filles, préférence incomparablement plus marquée que chez nous, où cependant une fille crée une charge plus lourde autant que plus délicate. Dans le Turkestan il n'y a pas de dot à payer, la dépense de l'éducation est insignifiante, la fille est mariée très jeune, le fiancé fait les frais de la noce et du trousseau. La fille souffre encore d'une société abolie, de son incapacité de concourir directement à des choses désormais inutiles: la défense du clan et le culte des ancêtres. Sa naissance est une déception, celle d'un fils est une joie. Quand un garçon vient au monde la famille organise une fête plus brillante et plus solennelle. Cette fête a lieu trois jours après la naissance: elle est, d'ailleurs, d'un éclat tout relatif, consistant le plus souvent en un pilaf offert aux parents et amis. Alors l'enfant est remis aux mains d'un mollah qui procède au baptème musulman, il prononce le azán (Il n'y a de Dieu que Dieu et Mohammed est son prophète) à l'oreille droite et le takbir (Dieu est grand: à l'oreille gauche du nouveau-né; puis il dit les paroles: « Anges du ciel et hommes de la terre, nous vous avons donné le nom de un tel ou une telle, que ce nom vous porte bonheur! »

On donne aux enfants les noms en usage parmi tous les peuples musulmans. C'est à peine s'il subsiste encore quelques vieux noms turcs comme Timur. Les filles reçoivent fréquemment des noms persans, qui sont des épithètes ou des métaphores, par exemple Gulzár, parterre de fleurs, Anár, grenade, Zepneh, beauté.

Quand on a quelque raison de craindre que l'enfant ne vive pas, par exemple quand son ainé est mort, on choisit pour lui un nom destiné à conjurer le mauvais sort, dans le genre de *Tokhta*, reste, *Tokhtaçoun*, *Toursoun*, puisse-t-il rester! *Mahkam*, solide. On évite de donner au nouveau-né le nom déjà porté par un parent plus âgé, de peur que les gronderies dont il sera l'objet et les injures qu'on lui adressera quand il ne sera pas sage ne semblent rejaillir sur le parent du même nom.

Les garçons sont circoncis vers 9 ou 10 ans. Cette opération ne donne pas lieu à ces grandes fêtes qui durent jusqu'à trois jours dans le Turkestan occidental. On se contente d'offrir une cinquantaine d'œufs durs et colorés au barbier chargé de procéder à la circoncision.

Les enfants sont élevés le moins possible et, par conséquent, assez bien. On ne les garde pas enfermés, on ne montre point pour eux une sollicitude inquiète et génante, on ne s'effrave pas d'une égratignure et on ne se lamente pas d'une tache de boue; dès qu'ils peuvent se tenir sur leurs jambes, on les laisse courir et s'amuser à leur gré dans les rues et les champs, et les ainés veillent sur les petits. On n'essaye point de les tenir dans l'ignorance, on parle de tout librement devant eux et il ne paraît pas qu'il en résulte des inconvénients particulièrement fâcheux. On ne les habitue pas à la délicatesse, à un bien-être mou et prématuré, on ne les attife pas comme des princes ou des princesses de comédie; leurs vêtements sont sommaires, médiocres, les enfants des pauvres, garçons et filles, vont tout nus jusqu'à 5 ou 6 ans; on leur donne la nourriture strictement indispensable sans jamais flatter leur gourmandise. On les met vite au courant des choses de la vie pratique, ils prennent part aux travaux du ménage, sont initiés au métier paternel. Ils sont ainsi étonnemment précoces et débrouillards, ni gauches, ni mal élevés. Dès 6 ou 7 ans, ils connaissent les règles de l'étiquette et du savoir-vivre, savent adresser la parole aux étrangers, s'expriment poliment et clairement, saluent comme il faut, se tiennent convenablement en compagnie et ne fourrent pas leurs doigts dans les plats quand ils n'y sont pas invités. A dix ans, ils sont informés des marchands de la ville et du commerce qu'ils font, savent où et comment il faut acheter et vendre, distinguent la bonne monnaie de la mauvaise, les balances justes des fausses, et ne confondent point les vessies avec les lanternes. Abandonnés à eux-mêmes ils peuvent déjà se tirer d'embarras et gagner leur vie. Ce n'est pas en vain qu'ils sont majeurs à 12 ans, car alors ils sont très capables d'aller voir un juge, de lui expliquer leurs intérêts et de les défendre sans avocat. Notez que le climat n'est absolument pour rien dans cette précocité; le développement physique n'est pas plus rapide dans le Turkestan que chez nous. Cela nous fait toucher du doigt les grosses erreurs où nous sommes tombés avec notre systeme d'éducation compliquée, timide, livresque et pédante, qui apprend tout aux enfants hors ce qu'ils doivent faire étant hommes, les jette étourdis dans la vie réelle, dont on s'est appliqué pendant des années à leur faire perdre le sens et le gout, les rend maptes à toute autre chose qu'à une tâche impersonnelle bien définie, bien réglée d'avance, comme un pensum d'écolier, à moins qu'ils n'aient assez de souplesse naturelle et de volonté pour se former et façonner à nouveau. Certes, si nous sommes trop infatués de lettres, les Turcs en ont trop grand mépris et ce n'est point de cela que je les veux louer. Il n'est point de peuple chez qui l'instruction primaire soit si peu répandue, quoiqu'en théorie il v ait une école (maktab) attachée à chaque mosquée. Les garçons y vont à leurs moments perdus, un homme en turban leur montre à déchiffrer le Coran en arabe et le leur fait réciter par cour sans qu'ils en comprennent un traitre mot. Il n'est point surprenant qu'une méthode aussi barbare ne produise rien. On rencontre extrêmement peu d'individus, en dehors du clergé, qui soient en état de lire un livre de langue vulgaire ou d'écrire une lettre même très simple et incorrecte, et les fonctionnaires ne sont pas moins ignorants que leurs administrés. Quant aux femmes elles restent absolument illettrées. Dans le Turkestan russe on en trouve qui savent écrire, mais en Kachgarie je n'ai jamais vu quelqu'un qui connut une femme avant pénétré les mystères de l'alphabet. Sans doute la valeur d'une nation n'est nullement en proportion du nombre de ses membres qui connaissent le rudiment. mais une indifférence aussi universelle, à l'égard de l'instruction, que celle qui règne dans le Turkestan ferme les voies à toute culture supérieure, propre à former un corps d'élite, qui entraîne la masse entière vers des destinées plus hautes.

Les enfants ont divers jeux très analogues à ceux qui sont en usage parmi les enfants d'Europe. Signalons la balle, le cerf-volant, les osselets, le jeu de cache-cache, l'escarpolette. Ils s'amusent aussi à fabriquer avec de la boue de petites forteresses ou, dans le mois de mai¹, de petites mosquées, comme en France ils construisent des chapelles.

<sup>1.</sup> Dutreuil de Rhins note le commencement de cette pratique au premier jour du mois de mai 1892, qui correspond au mois de chaoual 1309. Je n'ai pas pu savoir si cette pratique enfantine se répête tous les mois de chaoual ou tous les mois de mai [4] mois de l'année chinoise.

Ils sont plus bruvants que les enfants de Chine, moins que ceux d'Europe. Les filles jouent avec des poupées de bois, très grossières (kaourtchak قورجاق), à qui elles cousent des vêtements, qui sont censées dormir, manger, parler, se marier, avoir des enfants et mourir. Quand elles se marient, leurs maîtresses chantent joveusement le An uleng! et, quand elles meurent, entonnent d'une voix déchirante la complainte funèbre, le vocero. Il existe à Yârkend un bonhomme qui tient un théâtre de guignol, dont les marionnettes sont précisément de ces poupées ou kaourtchak; mais je n'ai jamais réussi à le voir. Quand les petites filles sont lasses de leurs poupées, elles jouent à la dame, simulent des visites, se servent un thé fictif et débitent des médisances qui ne le sont pas, ou bien elles célèbrent solennellement leurs noces avec leur petit cousin. Elles n'abandonnent pas ces divertissements puérils quand elles sont déjà grandes, qu'elles participent aux travaux du ménage, que, des la huitième année, elles savent coudre, laver, nettover et filer le coton, discerner la valeur d'une étoffe et sont versées dans l'art de se teindre les sourcils, de baisser les veux et de lancer une œillade à propos. Même mariées, elles s'amusent encore avec leurs poupées.

Parmi les divertissements populaires, qui ne sont pas moins appréciés des grandes personnes de l'un et de l'autre seve que des enfants, je noterai le tcharpalyk ( بهر بالنق). C'est un système particulier de balançoire composé d'un grand mât planté en terre, ayant, amarrés en croix à son sommet, deux poutres horizontales aux extrémités desquelles quatre cordes sont attachées. Deux de ces cordes sont liées aux deux bouts d'un madrier horizontal qui est traversé par le mât et fixé à hauteur d'appui au-dessus de terre. On fait tourner ce madrier à la main: sur chaque bout une femme se tient en saisissant une des cordes, tandis que deux hommes se suspendent aux deux cordes restées libres et tournent dans le vide. (Fig. 3).

Le oughlak est un jeu plus noble, d'origine turque. C'est le koukbourv des Kyrghyz. Un certain nombre de cavaliers se rassemblent dans une plaine, se cotisent pour acheter une chèvre, la font tuer et jeter sur le sol; alors tous se précipitent afin de la saisir sans mettre pied à terre. Si l'un d'eux réussit à s'en emparer, il s'enfuit au galop et les autres fondent sur lui pour lui arracher son trophée. Cela dure ainsi pendant plusieurs heures jusqu'à ce qu'enfin l'un des cavaliers se sauve vers la ville, poursuivi de tous les concurrents qui s'en vont chez le vainqueur manger la chèvre. Ce jeu n'est pas sans danger; il demande d'habiles écuyers, souples, vigoureux. Les indigènes de Kachgarie y ont peu de goût, étant médiocres cavaliers, nullement

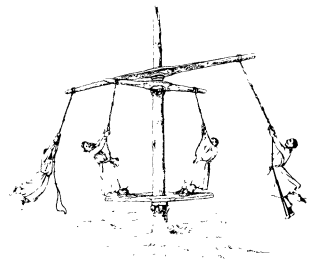


Fig. 3

comparables aux Kyrghyz. Ce sont surtout les Andidjanais et les Afghans qui prennent part au oughlak. Les gens du pays se contentent en général du rôle de spectateurs. Ils y viennent en foule; les dames, dans leur plus brillant appareil, s'asseoient en ordre sur une dune de sable qui sert de tribune; toutes les conditions sont mèlées, les riches sont à côté des pauvres, les honnêtes femmes à côté de celles qui ne le sont pas. Auprès, sur une autre dune, les hommes se tiennent debout, quelques-uns à cheval. Parmi la foule, de petits garçons circulent,

offrant la pipe à eau chargée ou de menues friandises. Tel est le grand divertissement de l'hiver, car, au rebours de ce qui se passe chez nous, on réserve les courses à la saison fraîche afin de ménager les chevaux.

La chasse est un exercice auquel on se livre peu. C'est plaisir de grands seigneurs. Les beks réunissent quelquefois leurs hommes et quelques amis et s'en vont tous à cheval dans le désert ou dans la forêt le long du fleuve poursuivre les gazelles et les lièvres. Ce sont des prétextes à promenade en joyeuse compagnie plutôt que de véritables parties de chasse. On se sert de faucons apprivoisés; la possession d'un faucon et de son fauconnier est, comme dans notre moyen àge, une marque de seigneurie, mais personne n'en a le privilège exclusif.

Je ne parlerai pas des spectacles des saltimbanques qui sont purement chinois, quoique les troupes soient composées de musulmans indigènes; mais les directeurs sont chinois (V. t. I, pl. VI). La foule prend un grand plaisir à les voir; toutefois les représentations ne sont jamais organisées que par les fonctionnaires du gouvernement impérial ou par les marchands de Chine. Le clergé tient ces spectacles comme suspects, et, en effet, ils sont profondément empreints de superstitions païennes. Ce sont, en somme, dans leur principe, des cérémonies destinées à chasser les mauvais esprits et à rendre les bons propices.

Les jeux de hasard (koumâr, de l'arabe قرار), comme les dés ou les cartes, ont d'assez nombreux adeptes, moins cependant qu'en Chine et au Tibet. Ils sont en usage surtout dans les villes et parmi les gens de la dernière catégorie. L'administration chinoise les interdit sévèrement, mais cela n'empèche pas les amateurs de jouer au milieu de la rue. Il leur suffit de ne pas se montrer dans le champ visuel d'un mandarin sérieux, et ce n'est guère qu'en cas de rive qu'ils se font appréhender et condamner à porter la cangue un jour ou deux.

J'arrive maintenant au divertissement favori des indigènes, la musique et la danse, dont ils ont été friands de tout temps. Hiouen Ts'ang nous dit qu'à Koutcha comme à Khotan le goût de ces arts était très développé, Ouang Yen Té rapporte que les gens de Tourfàn aimaient

Les instruments employés aujourd'hui en Kachgarie sont en majorité d'origine persane. Ce sont : le doutair, guitare longue de 1<sup>m</sup>.28, munie de deux cordes à boyau, le citair (Labor) à peu près semblable, mais ayant neuf cordes de laiton, dont on joue avec un archet (kamaltchi), le tambour qui a trois ou cinq cordes que l'on pince du doigt, le rbáb,

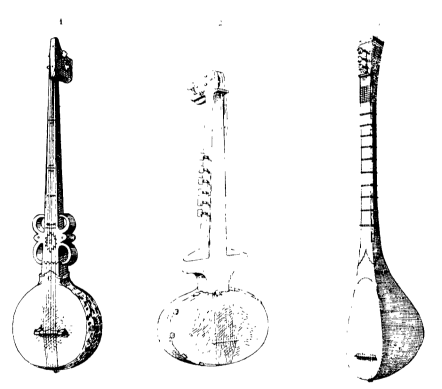


Fig. 4 à 6. — Instruments de musique : 1. Rbàb ; 2. Hechtar ; 3. Citar.

moins long que les précédents, sorte de mandore ayant cinq cordes courant tout le long du manche et cinq autres fixées à des hauteurs diverses sur le côté du manche, le *hechtar*, guitare à huit cordes, le *ne*), chalumeau à huit trous, long de 50 centimetres, le *sourne*), sorte de clarinette à sept trous, le *harna*), trompette de cuivre longue d'un

metre et demi, le *sipa* اسفای corne d'antilope avec anneaux de fer que l'on secoue en cadence, le *dop* احزاق , tambour de basque, enfin le *kaloun* وقالون , espece de psaltérion rappelant beaucoup les *gousli* 

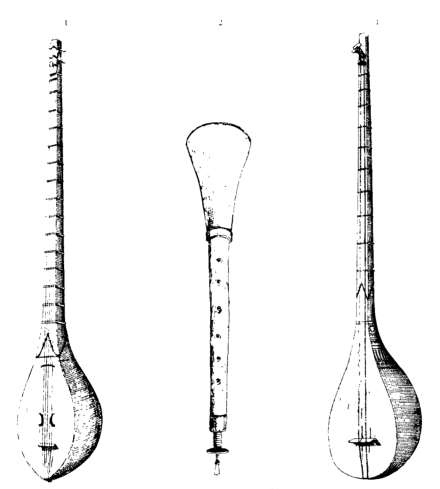


Fig. 7 a 9. - Instruments de musique 1, Tambour 2, Sourney; 3 Doutar.

russes; il est formé d'une caisse en bois de mùrier sur laquelle sont tendues dix-huit paires de cordes en fil d'archal supportées par des coussins de bois, réglées par des chevalets et par des clefs fixees sur l'un des côtés de la caisse. Il y en a qui n'ont que huit paires de cordes; on fait résonner les cordes en les touchant avec un plectre ou petit coin de bois. Les Chinois ont un instrument très semblable et peut-être le kaloun du Turkestan est-il une importation de Chine; il n'est pas impossible que ce soit le *kong-heou* à vingt-cinq cordes que Ouang Yen Té a vu à Tourfan au v<sup>e</sup> siècle. Le même auteur signale une sorte de mandoline qu'il appelle *pi-pa* et qui est encore à usage à Khouldja; mais il n'en existe pas à Khotan. Quant à la flute et à la guitare que Hiouen Ts'ang mentionne à Koutcha. l'on peut vraisemblablement les



Гю. 10. — Ѕграу.

assimiler au ney et au citar ou au doutar. Ajoutons, pour être complet, les assiettes dont se servent, pour accompagner la danse, les dames qui fréquentent chez les représentants de l'Empire du milieu. Elles prennent dans chaque main une assiette, ou plutôt une soucoupe, avec un batonnet et heurtent en cadence le bâtonnet contre la soucoupe en les agitant à la manière des castagnettes. C'est une chose toute chinoise qui n'est point d'une pratique générale.

Il y a des musiciens de profession naghmatchi organisés par bandes de trois ou quatre individus, qui se rendent chez les particuliers qui les appellent ou vont égayer le public des fètes foraines.

Ils chantent en même temps qu'ils jouent de leurs instruments, lesquels sont faits uniquement pour accompagner le chant. Les musiciens de Kachgar, de Yarkend et de Khotan sont réputés pour leur talent musical. Encore qu'ils chantent sur un ton trop hant et trop aigu pour notre gout, ils sont incontestablement supérieurs aux Sartes de Samarkand et de Khokand dont les chants ressemblent assez exactement a des miaulements de chats furieux. Les airs sont tres simples, composes pour diriger les danses. Quelques-uns rappellent d'une manière curieuse certains airs populaires de la vieille France. Dans le nombre il en est de monotones et ennuyeux; beaucoup sont gais et vifs, releves d'une

pointe de sentiment et d'un grain très léger de rèverie mélancolique. Les plus remarquables nous ont paru être les suivants : Altoun dján! — Ouan, ouan naizikoum! — Yéchil makhmal teháderimn z. — Sélim khán! et la marche militaire.

A Khotan il n'y a point de danseurs par métier, ni de ces batchas à la mode boukhariote, aussi fameux que peu intéressants. Danse qui veut, parmi les invites, de l'un et de l'autre sexe. Les personnes graves

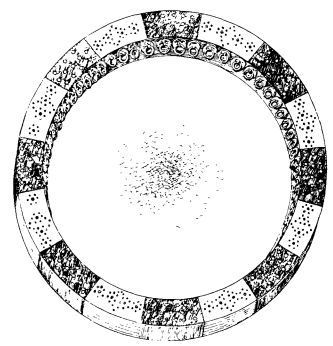
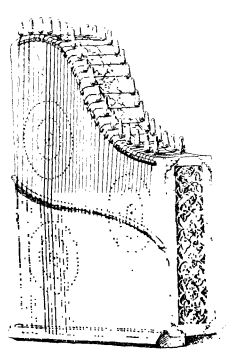


Fig. 11 - Dop

et de rang élevé s'abstiennent et, d'une manière générale, on ne danse que devant ses supérieurs pour leur faire honneur. Les couples, les rondes, ni les chaînes ne sont connues; chaque danseur est isolé. Partant, on danse autant des bras que des jambes. On laisse flotter les longues manches et on les agite en cadence. La mesure est assez lente si on la compare à celle de nos danses modernes; le pas de la valse et

celui de la polka se retrouve bien, mais par intervalles seulement et non d'une facon continue.

Pour varier le plaisir on joue parfois dans les réunions mondaines des monologues et des saynètes. Certaines scènes se jouent en musique, tantôt c'est un homme qui simule bouffonnement une femme à sa toilette, tantôt deux individus se querellent en chantant et en dansant. D'autres scenes ne sont pas accompagnées de musique. Telle est



Γιο. 12. - Kaloun.

celle du Tribunal chinois. Le mandarin prend place majestueusement sur un tabouret, entouré d'un interprète, d'un gendarme et d'un page. Le musulman qui joue le rôle du Chinois reproduit à merveille son air vaniteux, méprisant, nonchalant et ennuvé. son ton hautain et sec. ses glapissements aigres quand il veut donner une grande idée de son autorité. Le page lui tend la longue pipe par le mauvais bout et le mandarin s'en fourre le fourneau dans la bouche. On appelle une affaire d'escroquerie : comparution des deux parties, leurs explications embrouillees, traductions infidèles de l'interprète, qui

reçoit tour à tour de l'argent du demandeur et du défenseur, quiproquos, fureurs du juge, humilités de l'interprète, condamnation et fustigation de l'innocent, mise en liberté du coupable qui en profite pour couper la bourse du mandarin. Le voleur de melons, quoique comportant plusieurs personnages, est joué par un seul acteur plus ou moins ventriloque, qui fait tour à tour ou en même temps le voleur, le propriétaire et le kâzi. Le propriétaire enferme dans sa petite cabane, veille sans

être vu sur son champ de melons, le voleur s'approche en tapinois, prend un melon: il est pincé et conduit devant le kâzi, malgré ses violents efforts pour se dégager. Audience du kâzi, qui est un Bridoyson solennel et bête, quiproquos, lazzi, calembredaines, dispute et bataille finale entre juge et parties; l'acteur unique donne assez drôlement l'illusion de cette lutte à trois. Ces farces ingénues se jouent naturellement sans décor et le plus souvent les costumes sont simplement indiqués: c'est l'enfance du théâtre.

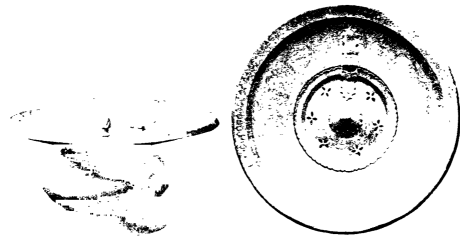
Les réunions privées où l'on fait de la musique ont lieu le plus souvent le soir, dans l'ayvân de l'hôte, ou quelquefois, l'été, de jour et dans le jardin. Elles ne sont pas moins en faveur dans les villages que dans les villes; il y vient autant de monde qu'en peut contenir la salle ou le jardin, j'ai compté un jour plus de trois cents personnes dans l'ayvân d'un bek. On donne à ces réunions le nom de *machrab*, qui est, je pense, le mot arabe qui signifie *buvette*. En effet, on y sert du thé, du lait caillé, des fruits, des hors-d'œuvre, et, vers la onzième heure, le souper, composé du traditionnel pilaf et de la non moins traditionnelle soupe de mouton.

Les gens du pays semblant, selon les expressions de Marco Polo, avoir éte mis au monde à la seule fin de s'amuser, de chanter, de baller, de jouer des instruments et de se livrer au plaisir, ils saisissent avidement le premier prétexte venu pour organiser un machrab. Mais comme ces fêtes sont coûteuses et qu'ils aiment leur argent à l'égal de la musique, ils ont imaginé de faire payer, en certaines occasions, à chaque invité son écot. Un bourgeois de moyens bornés a-t-il reçu un fils de son épouse, il annonce à ses voisins, amis et parents qu'il donnera tel jour un ballet suivi d'un bon diner à quiconque apportera la somme de quarante sous. Un propriétaire d'humeur joyeuse et d'esprit pratique vient-il de réparer sa maison, il s'empresse d'inviter toute personne de bonne volonté à venir pendre la crémaillère avec lui movennant cent sapèques, faisant ainsi payer ses réparations par ses hôtes. Il y a toujours nombreuse compagnie et les pauvres euxmêmes y vont de leur écot, quitte à rentrer dans leurs frais en

emportant la vaisselle. Rien n'est plus commun que le pique-nique, principalement en été. Dix ou quinze familles se cotisent à raison de huit ou dix sous par tête, se rendent dans un jardin des environs, appartenant à l'une d'entre elles ou prêté par un propriétaire bénévole. On prépare un diner et pendant qu'il cuit, les femmes dansent tandis que les hommes jouent des instruments ou inversement. Les jeunes gens offrent le thé et la pipe aux jeunes femmes qui leur rendent la politesse. « Si alors, écrit un de mes informateurs avec une naiveté idyllique, un cavalier qui a le nez bien tourné, fait le galant auprès d'une dame et lui présente le thé et le tabac, le mari sourit et dit : je suis bien aise d'avoir une femme si jolie que les jeunes gens s'empressent tant à lui plaire. Et ainsi en est des riches comme des pauvres de la comme d

L'étiquette, moins cérémonieuse et compliquée qu'en Chine. l'est plus que chez nous. Dès le vi siècle, les écrivains chinois reconnaissent aux habitants de Khotan un certain raffinement dans la civilité. Ils mettaient un genou en terre pour saluer et portaient à leur front la lettre qu'ils recevaient. Aujourd'hui les règles et les formes du savoir-vivre sont toutes musulmanes, les formules sont empruntées au persan, ce qui me dispense d'insister sur ce sujet. Quand on recoit un hôte, on doit le faire asseoir sur son plus beau tapis, lui offrir la pipe à eau et le thé. C'est le maître de maison qui essaye lui-même la pipe et qui verse le thé dans la tasse du visiteur; celui-ci est tenu alors de se lever et de saluer en mettant les mains entre ses genoux et faisant la révérence, dans l'attitude d'un prisonnier qui aurait les mains et le cou enchaînés. Le grand genre est de faire servir à diner quelle que soit l'heure. On étend la nappe, dastarbhán, qui est, Shaw le remarque très justement, une véritable institution, comme le pain et le sel des Russes. Le pilaf

بر یکیت برونی خوش خواتونه محبّت قیلیب تماکو یا جای توتسا بو ا خواتونینه ک ایری تبسم قیلیب خوش بولورمن خواتونوم خوب حیرایلیق او حون بو بکیت عشق بازلیق قیلمور دیر خواه بای خواه کدای بولسون بول قاعده بار apporté, le maître de maison le montre à son hôte avec la main tendue et ouverte en lui disant trois fois de suite: Veuillez vous servir, ou plus exactement: Qu'ils me fassent la faveur de regarder à la nour-riture! القات القات



Fio 13 - Telnlaptelii

percé de trous et munie d'un large pied où l'eau s'ecoule (tchilaptchi). A defaut de pilaf on offre au moins du pain, le maître le rompt en petits morceaux et chacun en mange. C'est un rite qui a encore aujourd'hui quelque chose de sacré, il constitue un lien vénérable rentre ceux qui ont partage le même pain; l'hôte n'est désormais plus un étranger, il est devenu pour ainsi dire un membre correspondant de l'association familiale. S'il est en voyage, chaque fois qu'il reviendra, il trouvera sa chambre et son repas chez celui dont il a dejà partagé le pain et il lui devra à son tour la même politesse dans sa propre

demeure. Les relations d'hospitalité sont tout à fait comparables à ce qu'elles étaient chez les anciens Romains. Elles dérivent de vieilles idées que le Coran n'a pas entièrement abolies parce que lui-même a prescrit aux fidèles comme un devoir envers Dieu d'accueillir le voyageur et l'étranger et d'être bon pour eux. En somme, les habitants du Turkestan sont hospitaliers, en ce sens qu'ils croient avoir contracté des obligations spéciales et quasi fraternelles vis-à-vis de tout individu qu'ils ont une fois reçu à leur foyer ou au foyer duquel ils ont été reçus. Ils ont pourtant l'âme plus indifférente que vraiment bonne, mesquine et parcimonieuse; c'est que l'hospitalité n'est pas une marque de générosité, mais un préjugé.

Je terminerai ce chapitre en signalant une coutume qui est à la vendetta et au baramta des temps anciens, ce qu'un rire aimable est au ricanement féroce des sauvages primitifs. Il s'agit d'un mode de règlement à l'amiable des affaires d'honneur et en général de toutes les querelles entre deux individus où l'une des parties a été outragée, frappée ou blessée. On n'aime pas en pareil cas à recourir au juge. Quand deux hommes du peuple estiment avoir à se plaindre gravement l'un de l'autre, ils sortent dans la rue avec leurs femmes et leurs enfants et commencent à s'invectiver bruyamment en mettant à profit l'inépuisable richesse du vocabulaire turc en matière d'expressions injurieuses. Les voisins s'assemblent, font cercle autour des familles ennemies et s'amusent des discours homériques et des coups qui sont échangés. Y a-t-il un bras ou une tête cassée, ils interviennent et obligent celui qui a frappé trop fort à faire amende honorable en lui disant : Tu as fait une chose inconvenante (namakoul انامعقول). reconnais tes torts et présente tes excuses انامعقول بول؛ L'offenseur charge alors une pipe et l'offre à l'offensé, celui-ci l'accepte, fume et rend la politesse à l'offenseur; des lors l'affaire est considérée comme terminee, les deux adversaires sont réconciliés et n'ont plus aucune satisfaction

<sup>1.</sup> Voir sur l'hospitalité chez les Kyrghyz, t. I. p. 32.

à exiger l'un de l'autre. Il va sans dire que les personnes graves évitent la scène dans la rue, mais elles recourent aussi à la cérémonie de la pipe sur l'intervention de gens honorables qui servent de témoins. Cette coutume, qui joue à peu près le même rôle que notre duel, est propre au Turkestan oriental.

## CHAPITRE VIII

LES CLASSES SOCIALES. — BEKS ET GRANDS PROPRIETAIRES. — MARCHANDS DE PREMIER ORDRE. — PLITTS PROPRIETAIRES ET FERMIERS. — PETITS MARCHANDS ET PETITS INDUSTRIELS — OUVRIERS ET DOMESTIQUES. — MENDIANTS. — ESCLAVES.

La population du Turkestan chinois n'est point divisée en classes nettement délimitées, munies de privileges exclusifs, ayant des droits et des devoirs spéciaux et héréditaires. Le groupement social est confus et n'est fixé ni par la loi ni par la coutume. La loi est égale pour tous en théorie; les individus sont libres de monter ou de descendre dans la hiérarchie au gré de la fortune. Toute classification a donc nécessairement quelque chose d'artificiel et ne peut avoir d'autre but que de ranger un certain nombre de faits par catégories, avec ordre et clarté.

Deux ouvrages inégalement anciens, le Kondatkon belek et le Heft Iklim donnent deux classifications qui peuvent en somme se ramener l'une à l'autre : en premier lieu les fonctionnaires auxquels le Heft Iklim joint le clergé, en second lieu les chefs militaires soubachi et l'armée (kouchoun), enfin la foule du peuple, la masse noire, kara putun ou touman. L'armée etant aujourd'hui enticrement chinoise, il n'en sera pas question ici. Parmi les fonctionnaires, nous laisserons de côte ceux de premier rang qui sont étrangers ; quant au clergé nous le réser-

verons pour le chapitre de la religion. Vous retiendrons les beks indigènes pour en former la première classe. Quant au peuple, le Koudatkou bilik le subdivise en agriculteurs, marchands, médecins, pâtres, artisans et mendiants. La société ayant à peine changé, on pourrait conserver cette division; cependant je préfère lui en substituer une autre plus logique, mais fondée egalement sur des distinctions économiques et non pas juridiques. Je classerai donc tous les individus qui n'ont point rang de bek ainsi qu'il suit: 1° gros capitalistes, banquiers et marchands; 2° petits propriétaires ruraux et fermiers; 3° petits marchands et petits industriels independants ou commandités; 4° ouvriers et domestiques; 5° mendiants; 6° esclaves. Il n'v a pas lieu de faire une classe spéciale pour les médecins, ni en général pour ceux qui exercent ce que nous appellerions chez nous des professions libérales, ils doivent tous être rangés parmi les petits industriels.

Les beks ou seigneurs du Turkestan oriental ne forment pas un corps tout puissant de fonctionnaires se recrutant par cooptation comme les mandarins chinois, ils ne constituent pas non plus une classe de patriciens héréditaire et exclusive. En principe le premier venu peut devenir bek, et le bek doit sa supériorité sur le reste du peuple à la charge dont il est revêtu, charge essentiellement temporaire, dont un caprice du gouverneur chinois ou le mécontentement de ses administrés peut le dépouiller à tout moment. Il semble ainsi qu'on ait affaire à une société à la fois despotique et démocratique. En réalité, la classe des beks possède beaucoup des caractères d'une véritable aristocratie. Elle se confond en somme avec la catégorie des grands propriétaires fonciers, qui seuls ont les ressources et le crédit nécessaires pour obtenir et remplir les fonctions publiques de premier rang. Le préfet ou le sous-préfet nomme qui lui plaît à un office; dans le fait c'est le plus offrant qui lui plaît le plus et qui l'emporte. La dépense de ce chef varie de mille à dix mille francs selon l'importance de la place et l'avidité du fonctionnaire impérial; en outre celui-ci impose de temps à autre à ses subordonnés indigenes des contributions extraordinaires sous une forme plus ou moins deguisée, et l'on ne

saurait se dispenser de lui faire des cadeaux de prix si l'on veut garder son rang. Le bek, il est vrai, se dédommage aux dépens de ses administrés, mais il lui faut bien faire les avances. Si le prefet est intègre et désintéressé, il n'a pas moins soin de choisir pour chefs de canton des hommes riches, dont la fortune garantisse la rentrée régulière de l'impôt. D'autre part il ne peut prudemment désigner quelqu'un qui ne soit pas agréé de la population. Celle-ci est toujours consultée et le rôle du préfet se borne à ratifier ou au contraire à rejeter le choix qu'elle a fait; à la rigueur il va jusqu'à éliminer définitivement son candidat, il ne va jamais jusqu'à installer de sa propre autorité quelqu'un qui ne lui est pas proposé. Or l'élection à laquelle procède la population ne se fait pas au suffrage universel ni même d'après aucune règle fixe. Ce sont les notables, qui, réunis dans la maison du kazi, désignent le personnage qui doit être proposé à la confirmation du préfet. Les conditions requises pour assister à cette assemblée ne sont point définies d'une manière précise par la loi ni par la coutume: sont notables tous ceux qui sont tenus généralement pour tels, les membres du clergé, les principaux propriétaires, les marchands importants, tous ceux qui ont assez d'influence auprès de leurs concitovens pour se faire écouter avec déférence. Il n'y a pas de vote régulier et les voix se pèsent plus qu'elles ne se comptent. C'est la décision des cinq ou six plus gros personnages qui prévaut et l'on nomme toujours le candidat de la famille la plus considérable du pays par sa richesse, son ancienneté et le nombre de ses membres. Quand il y a plusieurs familles qui se disputent la prééminence et ne parviennent pas à s'entendre à l'amiable, chacune d'entre elles tache d'entraîner à sa suite la plus grande et la meilleure partie des notables et d'obtenir la préférence du préfet par des intrigues, des cadeaux, des distributions d'argent. La lutte électorale devient alors fort onéreuse pour les candidats en présence; mais le vainqueur, quel qu'il soit, est necessairement un des grands propriétaires locaux, l'héritier d'une longue suite de beks, et lorsqu'il aura cessé de plaire, il sera remplacé par un de ses égaux. Les bénéfices réguliers des beks sont minces, leurs bénéfices irréguliers

sont beaucoup plus grands, mais suffisent juste à payer les frais que leur charge entraine à moins d'une audace magistrale dans les malversations et l'escroquerie. Quelques-uns amassent une fortune scandaleuse en abusant de leurs pouvoirs. Abdoullah, ichikagha bek de Khotan, avait trouvé moven, dans une place où d'autres se rument, de satisfaire tout ensemble la cupidité des divers administrateurs chinois qui s'étaient succedé dans cette ville et la sienne propre. Il se procurait au meilleur compte des vers à soie, du coton, de vieux chevaux efflanqués et les revendait à la population par l'intermédiaire des mingbàchi, ses subordonnés, trois ou quatre fois leur valeur en déclarant que c'étaient les vers à soie, le coton, les chevaux du préfet, qui n'en savait rien ou qui fermait les yeux, heureux d'avoir à son service un si merveilleux pourchasseur d'argent. Les contribuables se fâchèrent à la fin, un propriétaire ambitieux, lea, se mit à la tête des mécontents, alla voir le tao t'ai de Kâchgar, qui prescrivit une enquête et ordonna de réunir les notables de la province. Il n'y eut qu'une voix contre l'ichikagha; mais le résultat fut nul. Abdoullah se rendit en personne à Kàchgar pour se défendre, son or et son argent gagnèrent son procès, il resta en place et son adversaire, réconcilié avec lui, fut nommé padchab bek à Khotan. Le bek, propriétaire de la maison que nous occupions en cette dernière ville, eut moins de chance. Accusé de malversations par quelqu'un qui aspirait à le remplacer, à demi ruiné, il se saigna aux quatre veines pour soutenir son procès, recourut aux expédients les plus étranges et les plus désastreux pour trouver de l'argent, vendit ses maisons de Khotan, et finalement, comme on le vit mal dans ses affaires et réduit aux abois, on le destitua; il est probable que depuis, il dut quitter la ville et tomba à la condition de hobereau campagnard. On verra dans le chapitre de l'administration que le pouvoir légal des beks est assez faible et ne donne point une juste idée de leur valeur sociale. Ils n'ont point de grandes affaires à régler, sont presque dépourvus d'initiative, ne sont point appuyés par des troupes ni par une gendarmerie publique, et, cependant, ils ont une tout autre importance que des maires de village. Ils le doivent à leur fortune qui

leur assure une situation dominante dans le pays. Cette fortune consiste surtout en terres; dans ces oasis peu étendues et à population très dense, vingt hectares de champs cultivés suffisent à constituer une grande propriété. En outre, les beks possèdent dans la montagne des pâturages, des centaines ou des milliers de moutons, des dizames de chevaux et de bœufs; ils ne dédaignent pas non plus de s'intéresser à des entreprises commerciales. Il en est dont on évalue la richesse à cinq ou six cent mille francs, ce qui est considérable en une contrée où le capital rapporte au pis aller trois fois plus que chez nous et où un ouvrier est pavé quinze fois moins. Leur famille étant etablie depuis plusieurs générations, souvent depuis un temps immémorial dans le canton, ils vont de nombreux parents et alliés, presque tous riches et considérés, possédant ensemble une grande partie, quelquefois la plus grande, des terres du canton. Ils sont environnés d'une cohorte de domestiques, de secrétaires, de messagers et de gendarmes qui sont leurs propres hommes, ils ont une clientele de fermiers, de protégés qui recherchent leur appui dans leurs procès, et surtout de débiteurs qui leur ont emprunté à des taux excessifs, leur pavent en redevances annuelles plusieurs fois la somme empruntée, sans cependant pouvoir se libérer et tachent, à force de servilité, de faire prendre patience à leurs puissants créanciers et de se sauver de la derniere misere. La force sociale des beks est limitée d'une part par celle des chefs du clergé, d'autre part par celle des autres propriétaires de premier ordre qui appartiennent eux aussi à d'anciennes familles seigneuriales, qui ont déja été beks ou le seront, ont également de nombreux parents alliés, une foule de domestiques, de débiteurs et de clients attachés à leur fortune. Ainsi chaque district ou chaque canton est en réalite dans la main, non pas d'un seul homme comme une baronnie du moven age, mais d'une oligarchie de cinq ou six personnages devant lesquels le gros de la population compte fort peu. Les Chinois ont par politique essayé de diminuer la puissance des grandes familles qui forment, avec le clergé, le principal obstacle a leur domination. Ils ont confisque quelques-unes des terres de celles qui avaient été les

plus compromises dans la dernière rébellion et jouissaient de l'influence la plus considérable et la plus dangereuse, se sont réservé les places de gouverneurs, de préfets et de sous-préfets et n'ont laissé aux indigénes que des postes subalternes, leur tiennent la bride autant qu'ils le peuvent, écoutent plus qu'ils ne le faisaient auparavant les plaintes des petits, favorisent l'élevation des parvenus aux charges publiques tandis qu'ils en écartent quelques-unes des familles les plus anciennes et les plus respectées. L'aristocratie territoriale a été ainsi humiliée, abaissée; mais elle n'a pas eté ruinée, elle a conservé beaucoup de son crédit et de son prestige et il suffirait de lui rendre la liberté des mouvements pour lui restituer du même coup sa puissance tyrannique et arbitraire d'autrefois.

Immédiatement au dessous des grands propriétaires fonciers se rangent les gros capitalistes qui se sont enrichis dans le commerce. Egaux aux premiers par la fortune, ils leur sont inferieurs par l'influence sociale. Ils restent en dehors des fonctions publiques dont leur souci de gain et leur défaut de traditions les détournent, ils appartiennent rarement à de vieilles familles avant de profondes racines dans le pays et universellement considérés, leur principale richesse ne consiste pas en biens fonciers qui donnent une plus haute idée de stabilité et de force matérielle, interessent plus directement la population locale dont une partie vit sur eux en qualité de domestiques, d'ouvriers, de métavers, paraissent plus nobles et plus légitimes que les bénéfices du commerce dont l'acquisition semble être le fruit de la ruse et de l'usure. On a plus de crainte des grands propriétaires, plus de defiance, partant moins de respect des marchands. Ceux-ci occupent encore une très grande place dans la société; une foule de gens dépendent d'eux, commissionnaires ou debiteurs; mais leur influence est plus eparse et moins durable, a moins qu'ils ne se créent de vastes domaines agricoles et ne passent peu à peu dans la classe superieure. Quoique aussi riches on plus riches que les beks, ils tiennent un etat de maison plus modeste, montrent moms de luxe dans leurs habits et leurs chevaux. J'ai déjà, dans mon premier volume, tracé un croquis

d'un de ces princes de la marchandise. Je vais donner ici, avec quelques détails précis, un aperçu des affaires et de la fortune d'un des premiers négociants de Khotan, Pavendi Bay, qui avoue un capital de 180,000 francs. Il possède à Khotan une maison valant 2,000 francs, une maison et deux jardins à Sampoula d'une contenance de 7 hectares, qu'il a achetés 38,000 francs, un pâtis à Oulough Say, étroit mais long de près de dix lieues, qui lui-a-coûté 95,000 francs, un autre de 4,500 francs à Saybâgh ; à Tchakar une maison et une terre, contenant 3 hectares et demi, achetées 1.100 francs. Ses troupeaux comptent 3,000 moutons, 50 chameaux, 40 yaks. Ses champs, qu'il fait cultiver par ses propres domestiques, lui rapportent 200 hectolitres de grains soit moins de 1,200 francs. Mais les opérations commerciales auxquelles il se livre sont beaucoup plus avantageuses. Il prête de l'argent aux gens de la montagne sur la garantie de la laine de leurs moutons. Pour un prêt de 27 francs on lui rend à la tonte prochaine un quintal de laine que ses propres animaux (20 ânes et 3 chevaux) transportent à Khotan, où il le vend à raison de 56 francs. Il ramasse amsi 300 quintaux de laine par an. Chaque année il achète 2,000 moutons à 2 fr. 35 par tête, plus un droit de vente de 0 fr. 56; il les revend 5 francs en ville. Il a un commissionnaire à Tchakar qui achete l'or aux mineurs et aux laveurs de la montagne à raison de 108 francs l'once 🖯 fr. 93 le gramme), il en reçoit 200 onces par an à Khotan où il vaut 122 francs (3 fr. 23 le gramme). Son revenu annuel total, en comptant diverses sources de bénéfices non mentionnées, monte à environ 20,000 francs. Sa famille comprend onze personnes: sa mère, sa femme, son jeune fils, ses trois freres dont deux mariés vivent dans la maison de leur ainé avec leurs deux femmes et deux enfants. Il a en outre trente-deux domestiques et sept esclaves. Il est alloue pour les vêtements 188 francs par an en moyenne à chacune des grandes personnes, 47 francs aux enfants et 23 fr. 50 aux domestiques ou esclaves. La dépense pour la nourriture oscille entre 15 et 18 francs par jour pour la famille entière et est fixée à 0 fr. 47 pour chaque domestique. Les impôts s'élèvent à environ 500 francs par an. Pour finir, notons le mobilier, a savoir,

un fonds d'habits et de bijoux valant près de 10,000 francs, cinquante pieces de feutre, vingt-cinq tapis, cinquante couvertures ou coussins de soie pure ou mélangee, cinquante plats, cinquante bouilloires et quatre cuvettes de cuivre, dix marmites de fonte et cent pièces de porcelaine.

Quoiqu'il y ait, surtout à Kachgar et à Yarkend, des hommes d'affaires plus opulents i que Payendi Bay, celui-ci n'en doit pas moins ètre rangé parmi les maitres de la finance dans le Turkestan oriental. En ce pays, les grosses fortunes sont tres inferieures à ce qu'elles sont en Transoxiane, et un individu qui possede 3,000 francs de revenu v est tenu pour un riche et tres notable personnage. Parmi les marchands de second ordre, qui sont aux princes du commerce comme Pavendi Bay ce que sont aux ichikagha beks de Khotan ou de Kéria les beks de Nia ou de Tchertchen, je mentionnerai, à titre de spécimen, Abdourrahman Bay de Khotan. Il possede un capital de 12,000 francs qui lui a servi à monter un magasin d'étoffes. Revenu annuel : 3.600 francs. Point de terres. Une maison en ville, bonne et grande, comprenant un ayvan. dix chambres, un petit jardin. Vivent avec lui: sa femme, trois fils mariés qui aident leur père dans son commerce, deux filles, dont l'une, agée de 17 ans, est mariée, mais vit séparée de son mari, quorque non divorcée. Deux domestiques, un homme et une femme. Frais d'habillement de chaque personne de la famille : 100 francs, de chaque domestique, 45 francs par an. Nourriture, chauffage, éclairage: 4 fr. 70 par jour. Menu hebdomadaire: matin, 7 heures, the et lait avec deux petits pains; midi et le soir, soupe à la viande, pilaou, tchitchbara, chacun deux fois par semaine, pâtes (lóman) une fois. Fonds de meubles et de bijoux d'une valeur de 4 à 5,000 francs. Dans l'ecurie un cheval du Badakhchan, fin et rapide, dressé au jeu de *oughlak*. du prix de 250 à 300 francs et coûtant 0 fr. 84 par jour d'entretien. Dans tout Khotan on ne compte pas plus de trente négociants aussi riches ou plus riches qu'Abdourrahmân Bay.

<sup>4.</sup> Le marchand le plus riche de Kachgar passe pour avoir un capital de 750,000 francs.

La classe des petits propriétaires ruraux et des fermiers forme la partie la plus substantielle et la plus nombreuse du peuple du Turkestan oriental, pays essentiellement agricole. La fortune lui sourit peu; les gains, chèrement achetés, suffisent juste à soutenir une vie laborieuse et étroite. Ceux d'entre eux qui possèdent au moins cinq ou huit hectares, selon les localités, réussissent encore, avec du travail, de la prudence et de l'économie, à rejoindre les deux bouts, à échapper aux dettes ruineuses; ils peuvent avec de l'entregent, de menus présents adroitement distribués, se créer des amis puissants, se faire bien venir des beks, éviter les corvées désagréables et pesantes. ne pas paver plus d'impôts qu'ils n'en doivent, figurer modestement dans les assemblées de notables, voire obtenir un petit poste de centenier ou de gendarme, honorable toujours, profitable à l'occasion, quand on n'a pas l'esprit ankvlosé, ni les jambes gourdes. Mais malheur à ceux qui sont trop peu sages ou trop pauvres pour se garder d'emprunter et de vendre leur blé en herbe. Les grands propriétaires, les marchands, les Chinois prèteurs à la petite semaine, les guettent, prèts à les dévorer. Ce sont les plus nombreux ; au printemps ils ont déjà besoin d'argent, ils vendent au riche voism ou au marchand de la ville leur récolte avant les semailles à la moitie de sa valeur : de ce qu'ils touchent ainsi d'avance, le fisc prendra le quart à l'automne et alors les pauvres diables seront de nouveau sans ressources, proie certaine de l'usurier chinois qui leur prête à 20 pour 100 par mois ou à 10 pour 100 par semaine. Les autorités locales, qui n'ont rien à craindre d'eux et ont tout intérêt à ne les point ménager, les surchargent de corvées et de taxes. Enfin les dettes s'accumulant sans cesse, ils sont saisis, expropriés et vont grossir les rangs des domestiques, des manœuvres, des mendiants et des esclaves. Cependant grâce à eux, les marchands se sont assurés des rentes faciles, hors de proportion avec l'activité déployée et le capital engagé, les beks ont arrondi leurs terres, les prêteurs à la petite semaine se sont fait avec 100 francs de capital 50 francs de revenu mensuel. Ainsi les grands et les parasites s'accroissent et prospèrent de la misere des petits et des

travailleurs. Cette question des dettes est fort grave; elle a été pour beaucoup dans la révolte des indigènes en 1863. Nous avons là un exemple frappant de l'impuissance des mesures législatives contre les mœurs et les conditions inhérentes d'une société. La religion musulmane interdit rigoureusement le prèt à intérèt; les disciples du prophète se conforment pieusement à la loi en la tournant et en tirant 200 pour 100 de leurs créances. Les magistrats chinois rendent de temps à autre un édit pour interdire à leurs compatriotes le métier de prèteurs à la petite semaine; l'usurier cesse alors pour quelques jours d'exercer son industrie publiquement et devient un honnète homme qui oblige ses amis pour beaucoup d'argent. Le sous-préfet de Kéria s'avisa en 1891 de fixer le taux de l'intérèt à 3 pour 100 par semaine. Personne ne fut content : les marchands refusèrent de prèter à ce taux et les paysans furent les premiers à réclamer la liberté de l'usure.

Voici une notice sur l'état de fortune de deux petits propriétaires qui font honneur à leurs affaires et comptent parmi les notables de leurs cantons respectifs. Tokhta Akhoun, de Via, messager et gendarme au service du bek. 9 hectares de terre médiocre rapportant 50 hectolitres de blé ou de mais, soit 280 francs, plus les légumes et fruits nécessaires à la consommation domestique et dont la valeur est estimée 70 francs. En outre un cheval pour le service de gendarme, 70 moutons et 15 bœufs ou vaches dont la laine, le lait et la viande sont employés dans la maison. 75 francs d'impôt. La famille compreud douze personnes. Trois repas par jour consistant chacun en un plat de macaroni, de riz ou de farine de maïs. On ne mange de viande qu'une fois par semaine; « mais, ajoute fièrement le bonhomme, les pauvres en mangent seulement une fois le mois ».

A la Khodja de Youroungkâch est un vieillard de 80 ans, sa femme est dans la soixantaine. Il a quatre fils, dont l'aîné a cinquante ans et le cadet plus de vingt, trois filles dont l'aînée est àgée de trente-cinq et la cadette de vingt. Les deux premiers fils et la fille aînée sont sortis de la maison, les quatre autres enfants sont restés avec le vieillard. Celui-ci possède quatre vaches, deux ânes, quatre moutons ou brebis,

une bonne terre valant 5,500 francs, sur laquelle on sème annuellement trois hectolitres de grains qui en donnent trente à la récolte. Ajoutez les légumes, les fruits, les melons, la luzerne et le coton. Le revenu annuel peut être estimé à 300 francs, dont l'administration prend 50.

La condition des fermiers est assez précaire. En principe ils doivent la moitié de la récolte brute au propriétaire qui ne fournit rien que la terre. Si celui-ci prend à sa charge les instruments, les animaux, les semences et l'habitation, il garde les trois quarts de la récolte, et encore se fait-il souvent payer en argent sur le pied de 4 fr. 70 l'hectolitre, qui se vend 6 fr. 10 en moyenne au temps de la moisson. D'ailleurs les propriétaires font dans la plupart des cas exploiter leurs champs directement par leurs propres domestiques.

On m'a assuré que depuis 1887 il s'était produit une basse assez forte du prix des denrées alimentaires qui a diminue les profits et aggravé la situation de la classe agricole. Cette hausse avait éte, dit-on, le contre-coup de l'avilissement des prix au temps de Yakoub-Bek par suite des miseres de la guerre et des rigueurs extrêmes du fisc qui forçaient les paysans de vendre aux pires conditions. Les Chinois rentres, ils ne perçurent d'abord que des taxes insignifiantes; la population moins pressée d'argent, retrouvant d'ailleurs des débouchés assurés et réguliers, tint ses prix très hauts; mais cette majoration outrée et artificielle ne put se maintenir, les impôts augmenterent de nouveau, le marché se tassa, et la valeur des denrées tomba plus bas peut-être qu'elle n'aurait du le faire normalement. Il m'a été impossible de verifier l'exactitude de ces affirmations et quelques chiffres donnes par Shaw et Fortsylitendent à établir que les prix étaient en 1873 peu différents de ce qu'ils sont aujourd'hui, sensiblement supérieurs en 1869 à cause de la guerre. Toujours est-il que les agriculteurs se plaignent que leur condition ait empiré dans ces dernières années. Quelque peu brillant et souvent precaire que soit l'état de la classe agricole, quelle que soit la pauvreté de sa nourriture et de son vêtement, il n'en faudrait pas pousser le tableau au noir, ni employer pour en retracer l'image les traits forcés dont La

Bruvere a peint le paysan de son siècle. Il n'y a rien de farouche dans les plus humbles représentants de cette classe, leur labeur est rude, mais non au-dessus de leurs forces, ils trouvent des motifs et des occasions d'être joyeux, et. s'ils ne sont toujours contents de leur destin, ils s'y résignent du moins sans effort, car, comme disait Montaigne, ils méconnaissent leur misere.

A la classe des agriculteurs on peut adjoindre les pâtres qui sont répandus sur les pentes septentrionales de l'Altyntàghentre Karangou tágh. Polour. Kara Sav et Tokouz daván. Les paturages de ces montagnes sont soumis comme les oasis au régime de la propriété privée ; les habitants étant originaires des villages de la plame, ils n'ont rien gardé du système tribal. La plus petite partie seulement des prairies et des troupeaux leur appartient, la plus grande partie est la propriété de riches beks ou marchands de Khotan, Kéria, Nia et Tchertchen, Les montagnards qui vivent de facon indépendante possèdent de '100 à 1,000 moutons rapportant annuellement de 112 à 560 francs de laine. Il faut ajouter le produit de rares et maigres cultures, les bêtes à cornes, les anes et les chevaux. Il semble qu'il y ait en moyenne quatre bêtes à cornes et un cheval pour cent moutons. Ceux qui ont assez de terrain pour y laisser paître du bétail étranger prélèvent pour droit de pâture une certaine somme qui peut s'élever jusqu'à 9 fr. 40 pour cent moutons dans les meilleurs endroits proches des villages. La majorité de la population gagne son pain à garder les troupeaux des autres. Les bergers prennent pour eux le produit de la tonte de printemps, les maîtres celui de la tonte d'automne plus abondante et de meilleure qualité, équivalent à près des deux tiers du produit total. Sur la pauvre et dure existence de ces bergers, j'ai donne ailleurs des détails qui me dispensent d'y revenir.

La classe des petits commerçants et des petits industriels tend sans cesse à augmenter par suite des difficultés et des deboires que les agriculteurs éprouvent dans l'exercice de leur profession; mais en même temps le peu de prospérité des cultivateurs, ses meilleurs presque ses seuls chents, fait obstacle à son extension. Le paysan n'a pas l'amour

passionné de la terre comme en d'autres pays, son ambition, quand il est peu fortuné, est moins d'arrondir son champ que d'amasser une petite somme qui lui permette d'acheter une pacotille de colporteur, puis, s'il plait à Dieu, des ballots de marchandise à charger une caravane partant pour le Tibet ou Andidjàn. Etre *saoudégar!* Quel rêve! cela promet des loisirs charmants, des gains faciles et magnifiques, cela chatouille délicieusement la vanité. Prêter de l'argent au lieu d'en emprunter, remuer des centaines d'écus dans sa caisse, se promener à cheval par la ville avec un manteau propre sur le dos, même les jours ordinaires, être salué du titre de riche homme, donner à danser à ses voisins et distribuer aux grandes fêtes la soupe aux pauvres, c'est plus qu'il n'en faut pour exciter les ambitions les plus endormies. En outre le commerce n'a point en Kachgarie cette apparence de machine formidable, compliquée, pleine de mystères et de pièges qu'il a chez nous. Il est simple, aisé, avantageux ; avec un peu de savoir-faire — et c'est ce dont les indigènes manquent le moins — un capital quelconque rapporte bon an mal an 100 pour 100, voire 200 pour 100. Quoique le nombre des marchands soit relativement considérable, si tous, à beaucoup près, ne font pas fortune, tous vivent et profitent. Les marchands de ce pays sont comme les loups, ils ne se mangent pas entre eux ; il ne leur vient pas à l'idée de diminuer le taux de leurs bénéfices pour s'emparer de la clientèle du voisin. Ils prospèrent aux dépens des classes agricole et industrielle, car les services qu'ils leur rendent ne sont nullement en proportion avec les avantages qu'ils en retirent et c'est une des causes de la gène des paysans. Dans ces conditions, si tout le monde ne quitte pas la bèche pour l'aune, c'est qu'il est tres difficile de réunir le capital indispensable, si mince soit-il, qu'il est extraordinaire d'avoir un peu d'argent devant soi qui ne soit pas nécessaire aux besoins immédiats de la vie.

La classe commerçante a naturellement subi la repercussion de la crise agricole que je signalais tout à l'heure. L'écoulement des marchandises est devenu plus difficile et l'on dit que le commerce est moindre aujourd'hui que vers 1885 et donne moins de profits. En

outre la clientèle paye mal; la vente au comptant est rare. En général on acquitte ses achats à raison d'une enfilade de sapèques (9 fr. 40) par semaine et pas toujours régulièrement. La population est pauvre, contente de peu : elle fait peu d'efforts pour améliorer son sort : quinze kilogrammes de farine par semaine, c'est assez pour une famille; un ouvrier gagne cinq ou six sous par jour. Les Chinois établis dans le pays font gagner le moins possible les indigènes, ils s'habillent avec des étoffes chinoises, mangent des conserves chinoises dans de la vaisselle chinoise, se servent d'objets venant de chez eux auxquels ils sont habitués, ou lorsqu'ils achètent des denrées du pays, c'est à prix réduits pour peu qu'ils appartiennent à l'administration ou à l'armée.

La plupart des marchands de la seconde catégorie sont simplement les intermédiaires des gros capitalistes qui les commissionnent. Le grand négociant confie une partie de son argent ou de ses marchandises à un agent, qui en use conformément aux instructions générales de son commettant, vit aux frais de celui-ci et garde le tiers du profit résultant des opérations auxquelles il s'est livré, les deux tiers revenant au commanditaire, lequel supporte toutes les pertes. Cette combinaison donne une grande sécurite à l'agent et stimule fort peu son zèle. Un autre arrangement laisse plus d'independance et de responsabilité au commissionnaire qui prend alors à sa charge ses propres dépenses, le tiers des pertes et ne donne au patron que la moitié des bénéfices. Si le commissionnaire a de l'argent en propre qu'il veut employer à trafiquer pour son compte personnel, les affaires qu'il fait avec cet argent sont à part et ne doivent pas être confondues avec celles dont il a été chargé par son commettant. Il est tenu seulement de présenter à celuici le compte de ses opérations personnelles afin d'eviter la fraude. Ainsi le commissionnaire commercial est sensiblement plus favorisé que le commissionnaire agricole, qui est le fermier. Du reste il existe des sous-agents commerciaux et même quelques agents au troisième degré.

Voici l'état des affaires et le train de maison d'un marchand khotanais Abdoullah Bay qui est un bon type d'un bourgeois de condition moyenne. Il possede en ville une maison achetee 375 francs, composée

d'un avvân, de quatre chambres, d'une cuisine et d'une écurie très etroite où ne tient qu'un cheval. Il spécule sur les produits agricoles; chaque année à l'automne il achète pour 1,875 francs de riz à 18 fr. 70 les 100 kilogrammes, de blé à 5 fr. 60 l'hectolitre, de mais à 3 fr. 80 l'hectolitre, de coton à 20 francs le quintal. Il revend ces marchandises au printemps aux prix de 27 fr. 60 le quintal de riz, de 8 fr. 50 l'hectolitre de ble, de 5 fr. 60 l'hectolitre de mais et de 27 fr. 60 le quintal de coton. Il gagne à ce négoce 600 francs par an, à quoi il faut joindre 150 francs qu'il tire d'autre part. Il a une femme et quatre enfants de neuf à quinze ans, dépense 140 francs par an pour ses vêtements et ceux de sa femme, 56 francs pour ceux des quatre enfants, 5 francs par semaine pour la nourriture qui consiste en une tasse de the au lait avec du pain de froment le matin, du thé avec du pain a mr h, un plat de viande hachée, de macaroni, de soupe à la viande, de pilat ou de tchitchbara le soir. Inventaire du mobilier : 10 feutres. 5 tapis, 2 couvertures, 4 coussins, I longue et haute huche à farine sur laquelle on met les couvertures et les coussins le jour, 1 long coffre pour l'argent et sur lequel on se couche, 2 coffres de bois. I marmite de cuivre de 10 francs, une de fonte de 3 francs. Labtabah, 1 tchilaptchi, 2 plats de cuivre, 2 plateaux, 2 tasses à thé, 5 bols de porcelaine, 4 plats de porcelaine, 1 samovar chinois اريل قنوان, 1 matal sorte de grand vase de bois , 1 grand conteau de cuisine. 1 cuvette de bois, 1 tamis, 5 bols de bois, 1 cuiller à pot, 1 passoire, 4 pots de terre, 1 pot à sel. Ce bourgeois aisé et considéré de Khotan vit comme un pauvre de chez nous.

L'industrie est moins en honneur que le négoce; elle exige plus de travail, des connaissances spéciales, et rapporte moins pour une mise de fonds égale. Elle donne rarement lieu à des entreprises importantes, excepté la fabrication des tapis de Youroungkach qui est presque entièrement entre les mains d'un gros capitaliste, qui fait travailler pour son compte des ouvriers en chambre, salaries, repandus dans tout le pays. C'est le seul industriel de premier ordre que je connaisse a Khotan, la ville la plus manufacturière du Turkestan oriental. Audessous nous ne trouvons que des petits patrons dont les plus notables

sont ceux qui s'occupent de la fabrication du feutre. Le plus important d'entre eux possède à Youroungkach une usine où travaillent régulièrement quinze ouvriers. La matière première lui revient à 18 fr. 75 par jour, la main-d'œuvre à 3 fr. 40 ; il produit 10 feutres valant 28 fr. 20 et frappés d'un droit de vente de 1 fr. 50. Le bénéfice annuel peut donc être évalué à environ 1,400 francs. Cet industriel est encore une exception; ceux qui viennent immédiatement après lui n'emploient pas plus de 6 ouvriers en été ni plus de 12 en hiver et ne réalisent pas un gain supérieur à 750 francs. Un atelier de cotonnade (khâm) contenant cinq métiers rapporte à son patron, si celui-ci travaille lui-même, un revenu brut d'environ 400 à 450 francs, une fabrique d'étoffe de soie dite chahi avec trois ouvriers donne un profit de 350 à 400 francs. Dans la plupart des cas les industriels sont moins considérables et n'occupent qu'un seul ouvrier ou un apprenti. Un artisan indépendant, aidé d'un apprenti, peut gagner de 200 à 300 francs par an ou un peu plus, selon le métier et les circonstances.

Dans la classe des petits commerçants et des petits industriels et dans la dernière section de cette classe on peut ranger les musiciens qui, comme nous l'avons déjà dit, forment des troupes de trois ou quatre individus et amusent leurs semblables pour des prix très modiques et d'ailleurs variables selon la générosité des clients, les petits mollahs qui n'ont aucune part aux biens de l'église, qui s'enorgueillissent d'un turban crasseux et trop mince de moitié, qui pour quelques sapèques soignent les malades, lisent et écrivent les lettres d'autrui, font des lectures publiques dans la rue du bazar, exorcisent les mauvais esprits, jettent des sorts et devinent l'avenir. Les professions libérales sont ainsi à l'état tout à fait embryonnaire et les employés de l'état sont ou bien des domestiques ou bien des propriétaires qui servent l'autorité pour l'honneur et les tours de bâton. Des musiciens le public estime l'art, il n'estime pas leur métier, ni leur personne ; ils ont trop l'air d'aventuriers et de mendiants; de même, si les écrivains et les médecins obtiennent quelque respect par leur savoir, l'instabilité de leur profession, l'irrégularité de leurs gains leur font du tort dans l'opinion, qui

n'est pas loin de leur préférer les simples artisans plus fixes et plus indépendants. La plupart de ceux-ci, n'avant pas plus de 300 francs de revenu, sont réellement pauvres et tenus pour tels, mais ils sont des pauvres honorables tant qu'ils ne gagnent pas moins d'une quinzaine de francs par mois. Voici, pour exemple, Maître Paçar, le cordonnier qui loge dans la rue du bazar à droite en allant du côté de Youroungkâch: c'est un brave homme qui a quelque trente-cinq ans, des manières honnêtes, le sentiment de sa dignité et n'est jamais le dernier à rire quoique son capital n'excède pas 20 francs. Avec cela il achète chaque semaine une peau corroyée 🔾 🏈 pour 12 tengas et du cuir épais pour semelles (جيرم), de la peau de mouton (ميشير), de la poix, de la colle, du fil movennant 5 tengas; il en confectionne cinq paires de bottes qu'il vend 6 tengas (5 fr. 60) quand le marché est ferme, 5 quand il est lourd المازار بست بولسه. Il a un apprenti de 15 ans, qui reçoit 8 sous par paire de bottes qu'il fait et qui vit chez le patron. Celui-ci gagne en somme 32 francs par mois si la clientèle donne et s'il n'y a pas d'anicroche. Il a une femme et deux petits enfants. La famille entiere dépense 70 francs de vêtements par an, et 4 francs par semaine pour la nourriture. Le matin on mange des gaudes, à midi deux galettes de maïs avec du thé, le soir de même ; deux fois par semaine on a comme extra une soupe à la viande ou un pilaf. La maison est la propriété personnelle du cordonnier; elle a couté 280 francs et se compose d'un avvan, d'une chambre et d'un petit cabinet. Le mobilier entier vaut 24 francs, a savoir 2 feutres, 10 francs, 1 coffre, 2 francs. 2 convertures et 2 conssins, 7 francs, 1 marmite, 1 bouilloire et 6 tasses de bois, 5 francs.

Enfin je rangerai encore dans cette classe, à l'échelon le plus bas, le nommé Tokhtaçoun parce qu'il vit d'un métier indépendant et qu'il n'est le salarié de personne. Il demeure, il est vrai, chez un etranger, qui le loge par charité dans une pauvre chambre humide et sombre. Il a pour tout mobilier un feutre, deux nattes, une couverture, un coussin, une vieille peau de mouton, une bouilloire et une gourde; quand il a

besoin de marmite, il en emprunte. Ce misérable assume la charge d'une femme et de deux enfants, qu'il fait vivre des produits de son métier de fabricant de cordons pour manteaux et pantalons (قور). Tout son fond de roulement s'élève à 2 fr. 80, dont il achète le fil de coton nécessaire à la fabrication de ses cordons qu'il vend deux sapèques la brasse. Il en fait 125 brasses par semaine, ce qui lui procure, sauf accident, un bénéfice hebdomadaire de 1 fr. 88. C'est assez pour ne pas mourir. Lui et sa famille s'habillent de vieux vêtements de hasard qui leur servent encore deux ou trois ans: ils mangent le matin une marmite de bouillie de mais, à midi et le soir une petite galette de mais environ 1/4 de livre chacun; ils ne boivent pas de thé, mais de l'eau boueuse et fétide.

Nous ne descendrons pas en passant de ce capitaliste aux simples salariés, ouvriers ou domestiques. Ceux-ci sont relativement plus nombreux dans les familles riches qu'ils ne le sont chez nous. La distinction entre le service public et le service privé n'est faite qu'imparfaitement. Les serviteurs personnels d'un bek s'occupent d'une foule de choses qui, dans nos idées, devraient être réservées à des officiers de justice ou de finances. Inversement, les dorgha, qui ont un caractère officiel, sont fiers de servir le bek dans sa maison. Les grands propriétaires et les grands marchands chargent souvent leurs domestiques de cultiver leurs terres, de conduire leurs caravanes, de paitre leurs troupeaux, de négocier leurs affaires, de réparer leurs maisons au lieu de s'adresser pour cela à des étrangers. Les domestiques ne recoivent point de gages; ils sont au pair, comme nous disons aujourd'hui. Le maître subvient à tous leurs besoins comme à ceux des membres de sa famille. Il les traite bien; l'intérêt autant que la vanité L'y pousse: des domestiques bien nourris, bien vêtus et contents sont un honneur pour une maison, une marque de prospérité et, de plus, une condition de bon et fidèle service, car les mécontents peuvent s'en aller quand il leur plait, et s'ils restent ils n'en sont que plus dangereux. On leur donne en général de la bouillie de mais le matin, deux galettes de mais à midi, deux galettes de mais avec un plat de macaroni

ou une soupe maigre ou grasse le soir. Beaucoup d'entre eux sont des gens intelligents, sachant leur monde, n'avant rien de la grossièreté mal déguisée de nos laquais d'Europe. Ceux qui ne sont pas occupés au travail agricole ou pastoral jouissent de plus de confortable, de plus de loisirs, de plus de considération que les petits paysans et les petits artisans. Ils participent en quelque mesure à la dignité de leur maître; le valet de confiance d'un grand bek est une manière de personnage et il a des chances de devenir ministre si son patron devient roi. La condition des ouvriers qui ne peuvent s'établir à leur compte et vivent uniquement de leur salaire خلفف , khalfah est beaucoup moins bonne. Ils sont nécessairement peu nombreux puisque les grandes usines et les grands ateliers sont inconnus. La plupart des hommes employés par les petits patrons locaux sont de simples apprentis, qui doivent quatre ans de travail movennant le vêtement et la nourriture. Quelquefois, quand ils sont devenus assez habiles, ils recoivent une très mince rétribution selon l'ouvrage fait par eux. Les quatre années écoulées, ils ont la liberté de s'établir à leur compte en qualité de maîtres iousta, du persan الوستاد, s'ils en ont les moyens; sinon ils travaillent movennant salaire, ce qui n'est guère possible que dans les industries les plus considérables, celles du feutre, du coton, de la soie, du tapis et, dans des limites très restreintes, du jade. Les ouvriers en soierie خلفه sont payés à la pièce à raison de 1 ou 1 1/2 tenga; un ouvrier pouvant tisser deux pièces par semaine, son salaire quotidien ressort à 0 fr. 27 au minimum et à 0 fr. 40 au maximum. Les feutriers, qui sont presque tous des enfants et des femmes, sont pavés à la journée et recoivent de 0 fr. 19 à 0 fr. 28 plus la nourriture. Un maitre maçon gagne de 0 fr. 65 à 0 fr. 75, un manœuvre ou terrassier seulement 12 sapèques, soit 0 fr. 23; il est vrai que les employeurs lui donnent le plus souvent du pain et de la bouillie. En revanche, s'il est requis par l'administration, il ne reçoit que 0 fr. 19 sans aliments. Le petit nombre et la dispersion des ouvriers les empêchent de se liguer pour réclamer efficacement contre les exigences excessives des patrons; le gain de ceux-ci est d'ailleurs si faible qu'ils seraient forts embarrassés de faire des concessions importantes. A Kâchgar les salaires sont plus élevés qu'à Khotan: un manœuvre y gagne jusqu'à 0 fr. 40 par jour. C'est un effet du voisinage du Turkestan russe où la journée est de 20 kopeks, qui équivalent à 75 sapèques.

Beaucoup de gens aiment mieux mendier que de travailler pour des salaires aussi dérisoires. Le nombre est extraordinaire de ceux qui vivent d'aumônes, de naissance ou par accident, jeunes et vieux, sains ou malades, entiers ou mutilés, fous ou raisonnables, paysans ruinés de dettes, ouvriers sans ouvrage, pieux fainéants, qui prétendent honorer Dieu en donnant à ses créatures l'occasion d'exercer la vertu de charité. Le préfet de Khotan avant annoncé à propos des fêtes du nouvel an une distribution générale aux pauvres, il en vint de tous les côtés du département et l'on vit trois mille misérables défiler dans la rue. On ne saurait en France se faire une idée de cette truandaille en haillons, où le burlesque le dispute bizarrement au tragique; il faudrait pour la peindre la verve originale et pittoresque d'un Quevedo. Ces gens n'éprouvent aucune honte de leur métier, même s'ils v sont réduits par accident et s'ils sont jeunes et bien portants. Les enfants indigènes sont habitués à mendier pour suppléer à la parcimonie de leurs parents qui ne leur donnent pas toujours à manger leur content. Lorsqu'un vovageur arrive sur la place de la grande mosquée à Kachgar, il est assailli par une foule d'enfants qui lui assourdissent les oreilles des cris: " Bir tchakka biring! - Un sou, s'il vous plait! " Si vous rencontrez dans la rue un gaillard vigoureux qui tend la main, ne lui reprochez pas sa paresse, il ne vous comprendrait pas et le peuple laborieux qui vous entoure ne vous comprendrait pas davantage. La mendicité est un métier comme un autre et il n'est point de sot métier; bien plus, le mendiant est aimé de Dieu, protégé spécialement par lui. Aussi est-il traité avec politesse et bonté, je n'en ai jamais vu aucun brutalement rebuté et les chemineaux trouvent toujours un gite et un morceau de pain. Dans chaque ville, les pauvres sont groupés en association, ayant à sa tête un président. aksakál, qui veille à 166

répartir les aumònes d'une manière équitable, prend garde que les paralytiques, cloués à leur grabat, en aient leur part et fait la chasse aux faux frères qui volent sous le manteau de la mendicité. Quand nous procédions à une distribution d'argent aux pauvres de notre quartier, ils s'assemblaient tous devant notre maison; leur président et leurs vice-présidents, portant de longs bâtons, les rangeaient en bon ordre, nous indiquaient ceux à qui il fallait donner plus, ceux qui étaient le moins dignes d'intérêt, étaient attentifs à ce que nul ne touchât deux fois et faisaient mettre en réserve une certaine somme pour les malheureux incapables de quitter leur logis. Ces associations rendent des services et semblent tout à fait inoffensives: elles ne recouvrent point comme en Chine des syndicats de filous. Les voleurs sont peu dangereux en ce pays. Sans doute, dans la lumière indécise et le silence de l'aube naissante, à l'heure où les passants sont rares dans le désert, on rencontre de temps à autre, dissimulés derrière les dunes, des gueux méditant un mauvais coup profitable: mais on est loin d'observer autant de brigandages et de larcins qu'en Chine. Les marchands vovagent sans armes même la nuit dans les plaines solitaires et inhabitées, les agriculteurs dissémiment avec confiance par les champs leurs demeures mal fermées au lieu de les réunir en groupes compactes comme dans les régions peu sûres. Cela n'est dû ni à une

Au dernier degré de la société nous plaçons ceux qui non seulement ne possèdent point de ressources, mais ne sont même point maîtres de leur propre personne, les esclaves. Le nombre en a beaucoup diminué depuis les progrès des Russes et des Anglais en Asie centrale. Les Khotanais achetaient autrefois comme esclaves des chutes du Pamir et de l'Afghanistan qu'on appelait ghaltcha (غرف); ils

vaises actions les victimes de la fortune.

police plus parfaite, ni à une vertu plus haute, mais tout simplement je ne dis point ceci pour l'amour du paradoxe— à l'infériorité de la race qui manque d'initiative, de vivacité et d'audace. Du reste les indigènes sont fort indulgents pour les menus vols qui n'ont d'autre mobile qu'une nécessité pressante, et leur charité préserve de bien des mau-

les gardaient pour eux ou les revendaient à l'étranger. Il est très possible que les jeunes garcons et les jeunes filles de Khotan, dont les poètes persans avaient coutume de célébrer la beauté, aient été des Ghaltcha tadjik et non point des indigenes. Ce commerce est maintenant complètement supprime. Il reste encore quelques-uns des Ghaltcha achetés autrefois on de leurs enfants, toujours en état d'esclavage. En outre les pauvres vendent fréquemment leurs enfants aux musulmans riches ou aux Chinois. On n'y voit rien de déshonorant. Un jour, un individu nous amena cent cinquante petits garcons et petites filles qu'il nous proposa d'acheter, comme s'il se fût agi de moutons, à tant par tête l'un dans l'autre. Tout le monde fut très étonné et quelque peu scandalisé de la réponse vive et sévère que nous fimes à cette offre. Une autre fois un pauvre homme nous présenta son fils, un garcon de cinq ans et demi, très propre, très gentil, très bien élevé, qui nous fit lui-même son boniment avec une bonne grâce parfaite et dans la langue la plus pure, nous priant de l'acheter comme esclave, assurant que cela ferait grand plaisir à son père et à sa mère qui étaient dans le besoin, qu'il serait toujours plein de gratitude et de respect pour nous, zélé à nous servir et mettrait son contentement à nous contenter. Nous eumes de la peine à consoler de notre refus le père et le fils. Comme la vente en esclavage d'un musulman est interdite par la loi religieuse, on use d'une fiction. On passe un acte d'apres lequel le vendeur déclare louer pour une période de cinquante ou soixante ans les services du vendu, de façon que celui-ci ait amplement le temps de mourir dans l'intervalle. La formule consacrée est: j'ai vendu le lover de son service. Il en résulte que les enfants d'esclaves sunnites sont libres. Le père peut vendre ses enfants n'importe à quel âge, mais s'ils sont majeurs leur consentement est nécessaire. Il ne faudrait pas croire que ce consentement ne puisse jamais se donner : loin de là, car c'est un moven de créer des ressources à ses parents et de s'en procurer à soi-même. Un esclave vaut de vingt à deux cents francs selon le seve et l'âge, un garçon valant plus qu'une fille, un homme dans la force de l'âge plus qu'un enfant. Un garçon de vingt ans se vend deux cents francs, un de douze ans de 75 à 100 francs, une fille nubile de 50 à 70. Les Chinois pavent un peu plus cher que les musulmans, et c'est la moindre des choses, car vendre un fidèle à un mécréant est un véritable acte de rénégat. Les Chinois achètent assez souvent des enfants musulmans pour les adopter, ce que les Turcs ne font qu'exceptionnellement. Il existe une autre source de l'esclavage que la vente. Il n'est pas rare que les parents, qui ne peuvent ou ne veulent pas élever un nouveauné, le portent la nuit à la porte d'une mosquée. Ceux qui viennent à la prière du matin le recueillent et celui d'entre eux qui veut s'en charger l'emporte et en fait son esclave. Cette coutume a pour conséquence la suppression de l'infanticide. Les esclaves n'ont aucun pécule, tout ce qu'ils gagnent appartient à leur maître, qui ne leur doit que le vivre et le couvert. Ils sont en général traités avec douceur, mais ils n'ont aucun recours en justice contre leurs maîtres. Il v en a présentement un assez grand nombre à Khotan, et le chef du clergé en possède lui-même une quinzaine. On prétend que l'affranchissement n'est point en usage, et cela s'explique par le caractère limité de l'esclavage qui ne se transmet pas aux enfants.

Quoique les conditions sociales, que nous venons de passer en revue, ne soient fixées ni par la loi ni par les préjugés, elles présentent cependant une stabilité remarquable. En fait elles sont à peu pres héréditaires, le fils suit la carrière de son père. Cela est plus commode pour l'un, qui n'a pas à se tourmenter pour l'éducation de sa progéniture, et pour l'autre qui s'établit plus vite et plus facilement. L'organisation sociale n'offre d'ailleurs ni beaucoup de movens de s'élever, ni beaucoup d'occasions de descendre. Les affaires sont languissantes et la concurrence faible, car les marchands préferent les gros bénéfices, qui sont de tout repos, aux grosses affaires inquiétantes et dangereuses. Les mines d'or de l'Altyn tâgh ont excité l'ambition des petites gens; les uns s'y sont ruinés, les autres y ont amélioré leur condition, mais je n'en connais aucun qui s'y soit enrichi. Le commerce presente des chances de gain à peu près sûres, mais il exige une certaine mise de

fonds; or l'argent est rare, les pauvres, qui en ont toujours un besoin pressant, vendent leur travail et leurs produits au premier prix qu'on leur offre et n'arrivent qu'exceptionnellement à réunir le capital nécessaire. De plus, les profits au lieu d'être en proportion simple du capital engagé s'accroissent en progression géométrique avec lui. Il faut, pour bâtir une fortune, une longue patience et une économie soutenue avec apreté, ce qui, dans la pratique, est plus difficile que les coups d'audace où excellent les financiers et les industriels d'occident. Ici tout est en faveur du capital, l'esprit d'entreprise et l'intelligence ne servent presque de rien. Le capital produit plus d'intérêt qu'ailleurs avec plus de sécurité. Il n'a pas de furieux assauts à soutenir contre les nouveaux venus qui veulent s'élever; les procédés du commerce, de la culture, de l'industrie sont simples et ne varient pas; nul besoin de s'ingénier et de se travailler pour se tenir au courant sous peine de s'effondrer; pour se maintenir il suffit d'un peu de prudence. On n'est pas stimulé par la concurrence incessante et la crainte perpétuelle du péril à étendre et à compliquer indéfiniment ses opérations. Les grandes fortunes affectent par suite des proportions moins colossales que chez nous. Vul ne possède plus de quatre mille fois la valeur du salaire annuel d'un ouvrier. Mais les petits n'y gagnent rien; au contraire. Ils vendent bon marché et achètent cher. Un paysan se défait d'avance de sa récolte à moitié prix; un mouton double de valeur à parcourir quelques lieues; le pain vaut presque deux fois son poids de blé, tandis qu'en France il ne vaut que les deux cinquièmes en sus. Un patron réalise sur chaque ouvrier qu'il emploie un bénéfice beaucoup plus considérable qu'il ne fait en France. Dans les mines du Nord, par exemple, le patron garde pour lui le sixième du profit total, distribant le reste en salaires aux ouvriers, au lieu qu'en Turkestan le chef d'un atelier de soieries s'attribue le quart du produit total, et le maître feutrier les trois huitièmes. Le petit commerce et la petite industrie sont aussi défavorables aux petits producteurs et aux travailleurs qu'aux consommateurs. Les pauvres sont dans des conditions d'existence bien plus pénibles que chez nous. C'est un ouvrier bien pavé qui

gagne en un jour de quoi acheter deux kilogrammes de pain. Un habillement complet, simple mais convenable, représente cinquante journées de travail movennes; en France il faut trois fois moins de travail pour s'habiller proprement avec du drap et non pas du coton. Un manœuvre européen ne voudrait pas de la vie d'un maître artisan honorable de Khotan. Inversement les riches pavent moins cher que chez nous les objets de luxe. Un esclave de premier ordre vaut six cents journées d'ouvrier, ce qui ne représenterait pas en France les gages d'un domestique pendant trois ans. L'avantage d'un système économique comme celui qui règne dans le Turkestan est de donner à un plus grand nombre d'individus une position indépendante, non fondee sur la solde pavée par un maître. Ce n'est point là pourtant qu'il faut chercher la raison principale de la resignation avec laquelle les mégalités et les injustices sociales sont acceptées par tous. Le problème est moins économique que politique et moral. Il y a une religion qui consacre ces inégalités, il n'y a pas de théoriciens qui les attaquent. L'influence sociale appartient non pas à des hommes d'argent qui doivent leur prospérité à leur subtilité d'esprit et à leur travail, mais aux grands propriétaires fonciers, qui sont en même temps chefs politiques, dont les titres remontent à une période plus ancienne, et dont les terres évoquent une haute idée de force; or les peuples ont toujours respecté l'ancienneté, la force et l'oisiveté, méprise le labeur et l'intelligence. La stabilité ordinaire des conditions fait paraître immuable l'ordre de la société et empêche qu'on ne pense à le bouleverser : le peuple n'avant jamais eu de droits politiques, et personne ne les réclamant pour lui, il ne conçoit point qu'il puisse avoir son mot à dire et être pour quelque chose dans l'arrangement du monde. Enfin l'inégalité des conditions est atténuée et corrigée en quelque mesure par une certaine douceur et facilité des mœurs. On n'observe point comme parmi les nations de l'Europe septentrionale la morgne et l'arrogance chez les supérieurs, la gaucherie timide et défiante chez les inférieurs; mais une bonhomie et une familiarité chez les uns et les autres qui rappellent la Grèce et l'Italie. Un grand seigneur fumera volontiers à

la même pipe qu'un pauvre homme, s'il donne une fête il lui ouvrira ses salons, il devisera sans facon et de bonne humeur avec lui, et celui-ci lui repondra avec aisance sans que l'un craigne de compromettre sa dignité ou que l'autre ait peur de paraître ridicule et mal appris. Cela aide beaucoup à assouplir les relations entre les différentes classes, à adoucir les angles, éviter les froissements et dissiper les malentendus. La discipline sociale n'en est point affaiblie, mais le petit peuple sait gré aux grands personnages de leur condescendance, de leur abord facile et leur pardonne bien des miquités parce qu'ils ne sont pas fiers, car la vanité est plus puissante dans le cœur de l'homme que le sentiment de la justice.

## CHAPITRE IX

L'AGRICULTURE. — L'ÉLEVAGE. — L'INDUSTRIE.

Le Turkestan chinois est avant tout un pays agricole et la grande majorité de sa population vit du travail de la terre. Nous avons vu comment la rareté de l'eau et l'abondance des sables limitent les cultures à de petits cantons situés sur le bord des rivières, aussi proches que possible des montagnes afin d'avoir le plus d'eau possible, et sur l'emplacement d'anciennes forêts dont les détritus ont formé un humus fécond, comment l'on supplée au manque de pluie par des réseaux de grands canaux d'irrigation appelés oustang et de petits qu'on nomme aryk. Les terrains ainsi arrosés sont en général d'une fertilité remarquable, qui varie d'ailleurs selon la qualité et la composition de la couche végétale, selon la quantité plus ou moins grande de l'eau qui leur est fournie. A Kâchgar, la terre est plus grasse, plus argileuse et plus profonde qu'à Khotan et à Kéria, où la couche végétale est plus légère, plus mince, assez abondante en calcaire. Certaines oasis sont imparfaitement arrosées, ainsi celle d'Oytoghrak où la rivière de Pchka est insuffisante au point qu'une moitié des terres est laissée en jachère chaque année et que la moitié cultivée ne donne presque rien lorsqu'il n'a pas neigé assez dans la montagne. La partie septentrionale de l'oasis de Tchira est dépourvue d'eau en certaines années. De plus, les sols fatigués par de longs siècles de culture sont naturellement moins riches que les sols vierges ou qui, du moins, n'ont pas été ensemencés pendant plusieurs siècles, tel celui de Tchertchen, qui n'a pas besoin de fumier pour produire plus que tout autre.

La latitude assez basse du Turkestan chinois combinée avec son altitude considérable, la sécheresse de son atmosphère et ses saisons nettement tranchées rendent le pays propre à des cultures très diverses, à celles qui se contentent d'un climat tempéré comme à celles qui exigent des chaleurs fortes et prolongées; mais excluent les plantes qui craignent les froids hivernaux ou réclament une grande humidité. Les cultures supportent des altitudes très hautes; le coton prospère à Sandjou par 1,934 mètres, on rencontre le maïs jusqu'à Saybàgh par 2,260 mètres, le blé jusqu'à Polour (2,562) et à Loutch (2,900), les 3,070 mètres de Kara say, les 3,110 mètres de la bergerie d'Aytola Khânem n'empèchent point l'orge de mùrir. Toutefois c'est dans la région basse, au-dessous de 1,600 mètres, que sont concentrées toutes les exploitations importantes.

La plus grande partie des terres est semée de céréales (boghàz) parmi lesquelles la plus répandue est le maïs (konak قو ناق) qui aime un air serein, beaucoup de chaleur et un long été. Il sert à la nourriture des hommes et des animaux et donne un produit plus considérable que toute autre céréale. Il rapporte dans les terres médiocres 14 ou 15 grains pour 1 semé, soit de 22 1/2 à 24 hectolitres à l'hectare ; dans les basses terres il rend 20 pour 1, quelquefois 30 (Oytoghrak), soit 32 et 48 hectolitres; enfin à Tchertchen on obtient jusqu'à 50 pour 1, c'est-à-dire 80 hectolitres. En France, le mais donne 28 hectolitres dans les Bouches-du-Rhône, 20 dans le bassin de la Garonne. Le maïs se sème généralement tous les deux ans sur la même terre, tandis que le froment n'est cultivé que tous les trois ans, sauf à Tchertchen où le sol plus généreux permet de le faire alterner avec le maïs. De cette manière les surfaces emblavées sont moindres que celles qui sont ensemencées de maïs. Le froment donne en moyenne dans toute la Kachgarie de 8 à 10 pour 1, soit de 12 à 15 hectolitres à l'hectare. Les meilleures terres de Khotan produisent jusqu'à 22 1/2 hectolitres, celles de Tchertchen jusqu'à 30. Dans les champs mal arrosés et dans les cantons montagneux la récolte peut descendre à 6 ou 7 hectolitres. Je rappellerai comme termes de comparaison que le rendement moyen du blé atteint 17 en France, 28 en Angleterre, 35 en Hesse. Le prix moyen du blé est de 6 fr. 50 l'hectolitre à la moisson et de 7 fr. 50 en hiver, le mais ne vaut que 4 francs à la moisson et 5 francs en hiver.

Les autres céréales sont beaucoup moins cultivées. On recolte un peu de millet (tarigh, تاريخ, de sorgho ak konak, قاق قوناق ou djougari, et d'orge (arpa), encore la culture de cette derniere céréale est-elle presque entièrement confinée aux districts montagneux; elle ne rapporte que 9 hectolitres à l'hectare dans le canton de Sampoula.

1. Les indigènes mesurent les céréales au poids au moven du tehairek, qui vaut 7 kg. 5.

Pour faire un hectolitre, il faut 10 tehaïreks de froment a raison de 75 kilogrammes à l'hectolitre, et 9/1/3 de maïs à raison de 70 kilogrammes à l'hectolitre. Voici un aperçu des cours du blé et du maïs:

| Khotan,     | Juillet 1891.  | Mais 3 fr                 | . 51 - 3 tr. 86 |
|-------------|----------------|---------------------------|-----------------|
| -           | -              | $\mathrm{Bl}\delta$ $-6$  | 58              |
|             | Décembre 1891. | Maïs 5                    | 26              |
|             |                | Blé 7                     | 52              |
| Padma,      | Novembre 1892. | Mais 1                    | 90              |
| Khotan, 10  | Décembre 4892. | $Bl\delta = 9 \text{ fr}$ | . 40 neige .    |
| Sampoula,   | Août 1891,     | Mais 3                    | 34              |
| Nia 20      | Octobre 1891,  | í                         | 39              |
| Kerghalyk,  | Janvier 1892.  | i                         | 72              |
|             |                | Blé 6                     | 58              |
| Yarkend,    |                | Mais 4                    | 39              |
| Kachgar,    | Août 1891      | $Bl\vec{e} = 5$           | 65              |
| Tchertchen. | Août 1893,     | 6                         | 58              |
|             |                | Maïs 4                    | 39              |

Les prix avaient haussé à Tchertchen à cause du passage des chercheurs d'or. La farine de froment se paye en moyenne à Khotan 10 francs le quintal. Le pain se vend en petites galettes d'une sapèque dont le poids virie légerement selon le cours du blé et l'honnêteté des boulangers : réglementairement il est de trois onces = 413 grammes. Le pain coûte ainsi 0 fr. 166 le kilogramme qui contient également un kilogramme de blé valant 0 fr. 0876.

et 6 à Polour. Elle se vend en moyenne 3 fr. 80 l'hectolitre. Le sarrazin et le seigle sont inconnus. En revanche, le riz réussit très bien dans les lieux bas et bien pourvus d'eau. Le meilleur est celui d'Aksou; avec ses beaux et gros grains réguliers, il est peu inférieur à celui des Carolines. Le riz de Khotan ne le vaut pas à beaucoup près. La production en est limitée et le prix en est élevé, triple de celui du froment, soit 25 francs le quintal en moyenne.

Nul sol ne convient mieux que celui de la Kachgarie à la culture maraichère. La production n'en est pas tres considérable parce que les indigenes consomment assez peu de légumes. Les plus communs sont les oignons (piàz), les carottes (zerdek) et les navets (tchamghour); ce sont véritablement les légumes nationaux. Ensuite je citerai la courge kabak قالق et ses nombreuses varietés, les pois (pourtchak) souvent semés parmi le blé et l'orge et qu'on rencontre jusqu'à Polour, les lentilles (mach et yasmouk), les feves (loubia), les haricots (daouder, rares, les raves (troup), le raifort (kyzil troup), le concombre ا ويزيليه la betterave kvzyltcha, خونكان le chou itchileng, خیلنگ et karam کرم, l'oseille (koy kouki ، چیلنگ, quelques légumes introduits par les Chinois comme le chou-navet bécé du chinois pé ts'ai, les épinards palak بالإك , le navet de Chine بالإك , le navet de Chine باجين چامغو ر La pomme de terre n'est cultivée que depuis une époque récente et en tres petite quantité. Ajoutons pour terminer ce paragraphe les plantes qui servent d'assaisonnement: le piment له والمارة kalampour), le poivre rouge (kyzyl mourdj), l'ail (samsak), le fenouil siah danah, اريا بادبان, Fanis arpa badian, اريا بادبان, la coriandre (voumghak subut, يومغاق سبوت, la menthe poudouna, يدنه, la menthe poudouna)

Il y a une grande quantité de fruits. Les plus abondants sont les abricots ourouk. وروق qui murissent des le mois de juin et auxquels

A Khotan, en juillet 1891, 22 fr. 66, en décembre, 27 fr. 60,

le climat est très favorable. Il v en a tant qu'on les gaspille et qu'on en laisse perdre une grande partie. On n'a d'autre moyen de les conserver que de les faire sécher au soleil en les étendant sur les toits. Les abricots ainsi desséchés sont très médiocres, mais on prétend qu'ils constituent, comme l'ail, un remède préventif contre le mal de montagne. La culture des melons (koghoun, نوغون et des pastèques تاربوزا tarbouz) est une source importante de revenus pour les paysans. Elle offre l'inconvénient de prêter aux larcins, aussi garde-t-on les champs de melons avec un soin jaloux; quand le temps de la maturité approche, le propriétaire ou l'un de ses domestiques se tient jour et nuit dans une petite cabane d'où il peut voir sans ètre vu. Les melons les plus fameux du Turkestan se récoltent à Koumoul. Le roi indigène, descendant de Tchingiz Khàn, en apporte toujours à l'Empereur de Chine, lorsqu'il va lui rendre hommage. On raconte qu'ils sont si gros que deux suffisent à charger un chameau. C'est une légende, mais ils sont réellement de fort belle taille et d'un goût savoureux. Dans le sud, c'est à Tchira qu'on trouve les melons les plus estimés. Au moment de la cueillette, un melon ou une pastèque de première qualité coûte deux sapèques, moins de quatre centimes. La vigne (tâl, \mathbb{W}) donne des produits excellents. On la cultive en treille, ou le plus souvent on attache les ceps à des échalas comme chez nous, sauf qu'on laisse monter les branches jusqu'à plus de deux mètres de hauteur. Il y a beaucoup de raisins (uzum, او زوم) très volumineux et allongés comme ceux de Smyrne. Les plus renomnés sont ceux de Boghàz langar, près de Kéria. Ils valent de 3 francs à 3 fr. 75 le quintal. On mange des raisins frais jusqu'en avril, on les conserve tout simplemement en les pendant au plancher. J'ai déjà dit qu'ils servent à faire des confitures. On les fait aussi sécher comme les abricots ; les raisins sees de Tourfan sont particulièrement réputés, et en effet, il n'en existe point de meilleurs en aucun pays. Les autres fruits du Turkestan chinois sont les pèches (chaptâlou, شفتالو, qu'on

rencontre jusqu'à Tchakar, par 2,040 mètres d'altitude, les grenades (anàr, المرار) dont les meilleures sont fournies par Kerghalyk, les jujubes (tchilàn, المحار), les coings (bihi, الخير), les amandes (badàn المحار), les noix (yang ak, المحار), les figues (andjir, الخير), les prunes (aloutcha et djinasta) qui sont rares et médiocres, les mûres (udjma), les fruits de l'olivier (bagh djigda والمخار) et de l'olivier sauvage (djigda, eleagnus angustifolia). Les pommes, qui demandent une humidité constante, ne rencontrent pas de bonnes conditions climatériques dans les oasis, celles de Nia et de Sandjou ont pourtant une certaine réputation; les poires (almourt et nachbaty) ne valent rien. On ne connaît ni la cerise, ni la fraise; quant aux orangers et aux citronniers, ils craignent trop le froid de l'hiver pour se plaire en ce pays.

Les plantes oléagineuses peuvent faire la transition entre les cultures alimentaires et les industrielles. Le lin (zighyr, زغير) n'est employé qu'à la fabrication de l'huile soit à manger ou à brûler, comme le colza (ikhtchi kouki خور) et la navette (zaghoun زاغون). Les ésame (koundjout, خور) sert également à la nourriture des chameaux et le chanvre (kendir, کندیر) à fabriquer le hachich, qu'on prépare avec les feuilles, et des cordes, qui se font avec les fibres. Le chanvre est la plus répandue des plantes oléagineuses parce qu'on en tire le hachich que l'on consomme en grande quantité dans le pays et que l'on exporte avec grand profit surtout dans l'Inde.

Le tabac est assez abondant, mais de médiocre qualité, soit que le terroir ne lui prète pas un arome très délicat ou qu'il soit mal soigné, ou encore pour les deux causes à la fois. Il est inférieur à celui du Turkestan russe. On ne lui fait pas subir d'autre préparation que de sécher les feuilles et de les briser en menus fragments. Il n'est propre qu'à la pipe à eau (tchilim) et ne brûle qu'à la condition de le laisser sans cesse en contact avec un charbon allumé. Il coûte à peu près un franc le kilogramme.

La principale des cultures industrielles, la plus importante de toutes

après le maïs et le froment, est le coton (kaibaz), qui se trouve partout et constitue le produit agricole le plus considérable de certains cantons, comme par exemple, de Youroungkâch. Le climat lui est très propice et l'exploitation en pourrait être étendue et perfectionnée avec le plus grand fruit. Il faut cependant que l'eau descende à temps des montagnes; en 1892 le retard de la crue des rivières a causé un dommage particulièrement sensible aux plantations de coton, dont le prix augmenta d'un tiers. Lorsque la récolte est satisfaisante le coton brut se vend de 95 à 109 francs le quintal. Il est presque entièrement employé sur place, on ne l'exporte que si le cours en est exceptionnellement élevé dans une autre oasis ou à Andidjan.

Mentionnons enfin les plantes tinctoriales et pharmaceutiques: la garance, l'ourédan (اورهدان). la mauve (karagul). le sophora (toukhoumak (قوخوماك). l'ousmah (العالد العالم), le henné (أورهدان), le pavot (kouknar), le ricin (inekpichté العالد العالم), la moutarde (kytchi), etc.

En résumé le sol arrosé du Turkestan chinois est apte à des cultures très variées et donne des récoltes fort abondantes qui lui permettent de nourrir une population agricole extrêmement dense. L'oasis minuscule de Yâcylghoun, près de Nia, contient neuf hectares et demi de terre arable et alimente douze familles; chaque famille possède donc moins de 80 ares en moyenne. L'oasis d'Oytoghrak s'étend sur une surface de 265 hectares sur laquelle vivent cent-vingt familles, ce qui donne à chacune 220 ares dont la moitié en jachère. L'oasis de Khotan, qui en y comprenant le canton de Sampoula, mesure 186 kilomètres de tour et environ 1,300 kilomètres carrès, dont il conviendrait de défalquer quelques sablonnières et quelques marécages disséminés çà et là, nourrit un habitant par hectare.

L'agriculture n'a point cessé d'être assez rémunératrice. Un hectare de bonne terre se paye à Khotan 700 francs et porte une moisson de blé qui se vend 97 fr. 50; si l'on déduit 9 fr. 75 pour le prix des semences, il reste 87 fr. 75 de revenu brut. C'est donc du 12,5 pour 100. Depuis que la crise agricole sévit en France on estime que la terre

n'v donne pas plus de 10 pour 100. On m'a cité des terres exceptionnellement bien situées qui auraient trouvé acquéreur à 1,400 francs l'hectare; d'autres, écartées, mal arrosées, exigeant beaucoup d'engrais, se vendent avec peine de 140 à 210 francs. Les chiffres que j'ai donnés plus haut montrent que le rendement du sol par rapport à sa superficie est considérable, surtout si, au lieu de le comparer aux résultats obtenus de nos jours en certaines régions par des méthodes agronomiques perfectionnées, on le rapproche des huit ou neuf hectolitres de blé que produisait en movenne l'hectare de terre française au commencement de ce siècle, c'est-à-dire à une époque où les procédés de culture n'étaient pas beaucoup plus scientifiques que ceux maintenant en usage dans le Turkestan oriental. Il faut avouer d'ailleurs que les gens de ce pays sont en général des cultivateurs consciencieux et si les Chinois sont meilleurs jardiniers, leurs champs de céréales ne sont pas mieux tenus que ceux de Khotan ou de Yarkend. Dès la seconde moitié de février on commence à faire circuler l'eau dans les canaux et les fossés, à la répandre sur les champs, à labourer et à ensemencer. La charrue (- المارية) amàtch est d'une simplicité primitive. Le soc en est semblable à un fer de lance; un bâton y est adapté, qui s'attache sur le cou du bœuf au moven d'un morceau de bois flexible (بو بو ناوق bouyounlouk). Un seul animal conduit par un enfant suffit à labourer une ferme 1. On se sert peu d'engrais (tirik et akhlàt) excepté pour les terres ingrates; du reste on n'en a qu'une petite quantité à sa disposition à cause de la rareté du bétail. Le pavs-est en somme loin de donner tout ce qu'il

1. Voici la liste des principaux instruments dont se servent les agriculteurs:

| houe. حتين                                        | Mala Yt. herse.           |
|---------------------------------------------------|---------------------------|
| Pelle. كوراك pelle.                               | cylindre. سوارام          |
| Bel پي bèche.                                     | van. ساورجاق van.         |
| المانين faucille faux<br>Ourgkak اورغاق meonnue . | erible à grands<br>trous. |
| râteau. يرناق                                     | Ghalba ale crible fin.    |

pourrait donner avec une exploitation plus savante et surtout avec un meilleur aménagement de l'irrigation. J'ai vu à Sampoula un vaste espace recouvert par les sables qui était cultivé avant Yakoub Bek, que les malheurs de la guerre et les lourdeurs de l'impôt ont fait abandonner et qu'il serait très aisé de restituer à l'agriculture. Il y a plus d'un exemple analogue de terres autrefois fertiles et devenues la proie du sable par la faute de l'homme. Il y a bien des étendues stériles, qui l'ont toujours été, et que de bons travaux hydrauliques rendraient propres à porter des moissons, car si

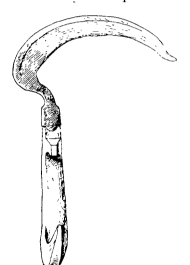


Fig. 14. — Faucille fabriquée à Khotan

peu abondante que soit l'eau il y en a plus encore qu'on n'en use. Il suffirait de colons déterminés pour accroître dans des proportions considérables l'oasis de Tchertchen aux dépens des forêts qui l'avoisinent, la rivière étant une des plus importantes du Turkestan. On ne voyage jamais longtemps dans ce pays, qu'on se représente comme absolument désséché, sans rencontrer des marécages souvent très vastes, nids à roseaux, à moustiques et à fièvre, qu'un bon drainage changerait en prairies ou en terres cultivées; on en voit tout le long du Tarim spécialement au nord et près du Lob nor, à Balyklyk, dans les

environs de Nia et du tombeau d'Imàm Djafar, à Chiver langar à vingt-quatre kilomètres à l'ouest de Kéria, dans l'intérieur même des oasis de Kéria, de Khotan, de Yarkend. En des endroits où rien n'apparaît aux regards que le sable, aride et sans vie, il suffit de creuser à quelques mètres de profondeur pour atteindre la nappe d'eau cachée sous la couche superficielle. Quand on se rend de Kara say à Nia, quarante minutes avant d'arriver en cette dernière oasis, on aperçoit au milieu du désert de cailloux et de dunes, loin de toute rivière, un coin de terre qui, il y a trente ans, était aussi stérile que le sol d'alentour,

mais que des hommes ingénieux ont depuis transformée en oasis au moyen d'un puits. C'est le puits des Kalmak (Kalmak Koudouk), autour duquel vivent aujourd'hui douze familles et croissent des melons appréciés des connaisseurs. Ce modeste exemple, celui plus important de Tchertchen, où en moins d'un siècle 1,550 hectares ont été reconquis à l'agriculture, celui de Lop récemment créé aux dépens des bois marécageux du bas Tarim montrent ce qui pourrait être fait si les indigènes étaient plus entreprenants et plus instruits, et si l'administration chinoise était plus soucieuse d'améliorer le domaine qu'elle gère.

Nous avons dit que le bétail est rare. En effet, les oasis sont étroites, entièrement consacrées à la nourriture des hommes; il n'y a point de place pour des prairies. Seulement la culture de la luzerne (beyda ) qui alterne avec celle des céréales, fournit le fourrage nécessaire aux quelques animaux indispensables.

Les bœufs et les vaches sont en général d'une maigreur désolante, les moutons sont étiques, les chevaux et les ânes respirent la misère hormis de très peu nombreux chevaux de luxe. Il en coûte une assez grosse depense pour les tenir en bon état. Un cheval ne se rassasie pas à moins de trois kilogrammes et demi de maïs par jour et de huit bottes de foin à deux sapèques l'une en été, trois en hiver ; la dépense oscille ainsi entre 0 fr. 50 et 0 fr. 75 par jour et il v a bien des gens qui ont besoin d'un cheval sans avoir les movens de consacrer une si forte somme à sa nourriture. Les Chinois élèvent quelques porcs et quelques mulets. Ceux-ci se vendent aussi cher que les meilleurs chevaux. Les indigènes, qui mangent peu de volaille et d'œufs, n'élèvent pas un grand nombre de poules. Ils les soignent mal et la chair en est dure et peu savoureuse. Le prix en est modique, variant entre 0 fr. 20 et 0 fr. 45. On connaît le goût des Chinois pour la viande de canard. La plupart des quelques canards que l'on nourrit dans le Turkestan leur sont réservés; aussi se pavent-ils assez cher, de 0 fr. 65 à 1 franc.

En somme on ne fait point dans les oasis d'élevage proprement dit. Le bétail y est importé des pâturages montagneux de la périphérie et des maquis qui s'étendent le long des rivières de l'intérieur. Les plus

importants de ces maquis sont ceux des Doulân, surtout ceux qui environnent Maralbàchi. La production animale n'en est ni très considérable ni d'une qualité bien remarquable. Les paturages des montagnes valent mieux, ceux du nord sont supérieurs à ceux du sud, et ceux du versant russe à ceux du versant chinois, qui reçoivent beaucoup moins de pluie. Les Kyrghyz de l'Alay et du T'ien chan nourrissent des bètes à cornes, des moutons à grosse queue (dounbah koy, دونه قوى) à la laine médiocre, mais riches en chair et en graisse, des chameaux et des chevaux. Ce sont eux qui fournissent de chevaux les gens de la plaine. Un cheval de bât jeune et en bonne forme se vend à Kâchgar de 100 à 120 francs, un cheval de selle de 150 à 300 francs. Les prix sont un peu plus élevés à Khotan où il est d'ailleurs assez difficile de s'en procurer. A Konkvâr sur le versant oriental du Pamir, il v a des chameaux renommés, à deux bosses et de grande taille; un beau chameau, jeune et gras, se pave en movenne 200 francs. Les montagnes qui sont au nord du Karakoram, généralement rocheuses et dénudées, ne nourrissent que peu de bétail. Sur les pentes septentrionales de l'Altyn tagh on rencontre quelques excellents paturages. Les premiers plans des montagnes sont toujours arides et poudreux, on n'y voit que quelques maigres oasis au fond des vallées, çà et la des plantes désertiques, dures, souvent salées, bonnes aux chameaux, mais non assez abondantes pour nourrir une quantité notable de ces animaux. A mesure qu'on s'élève et qu'on s'éloigne de la plaine, l'herbe apparait de moins en moins rare sur les flancs des collines, sèche d'abord, jaune et clairsemée, puis de plus en plus verte, humide, drue et savoureuse. Les véritables pâturages ne commencent qu'à quelques lieues au nord de Polour. Kara say est situé exactement à la limite des sables, la route entre cette localité et Atchan trace à peu près la ligne de démarcation entre le désert au nord et les paturages au sud. Les montagnes qui s'étendent au nord du Tchertchen daria, au sud-est de Tchertchen, sont absolument dépourvues de végétation; les troupeaux ne trouvent de quoi vivre que dans les monts des Tokouz Daván, au sud de la rivière. Les herbages sont ainsi très élevés, au-dessus de

2,500 mètres. Vécessairement ils ne peuvent se prolonger très loin, car à partir de cette altitude les pentes se précipitent et l'on atteint bientôt la crête de l'Altyn tâgh; or, les bestiaux ne montent pas si haut et restent toujours au-dessous de 4,000 et de 3,500 mètres, en sorte que la zone des pâturages de l'Altyn tâgh n'est large que de 12 à 25 kilomètres. Au delà ce ne sont que rochers, puis, la crète franchie, s'étendent des plateaux gelés où quelques chasseurs s'en vont poursuivre, pour en avoir la peau, les vaks, les hémiones et les antilopes jusqu'au pied de l'Oustoun tàgh ou de l'Arka tàgh. Sur les pentes de l'Altyn tàgh on élève surtout des moutons plus petits et moins gras que ceux des Kyrghyz; mais leur chair est plus délicate et leur toison est remarquablement fine. Ils valent en movenne 2 fr. 35 sur place et se pavent le double au moins sur le marché de Khotan, où la viande nette est vendue par les bouchers 0 fr. 31 le kilogramme. On compte 9,000 moutons dans la seule commune de Polour. Les chevaux de Polour jouissent d'une certaine réputation quoiqu'ils soient inférieurs à ceux des Kyrghyz et des Mongols de Karachahr; ils sont petits, mais très résistants. Les anes ont les mêmes qualités; ils coùtent de 15 à 25 francs. Les meilleurs anes du Turkestan viennent de Tchertchen, des bords du Tarim, où ils sont la principale richesse des Doulan et principalement d'Ouroumtchi; ces derniers sont de très haute taille et valent de 40 à 50 francs. Enfin l'Altyn tàgh nourrit des vaks (koutàs, قوتاس), semblables à ceux du Tibet, des bœufs et des vaches excellents. A Khotan un bœuf est coté entre 50 et 70 francs, une bonne vache laitière 30 francs au moins.

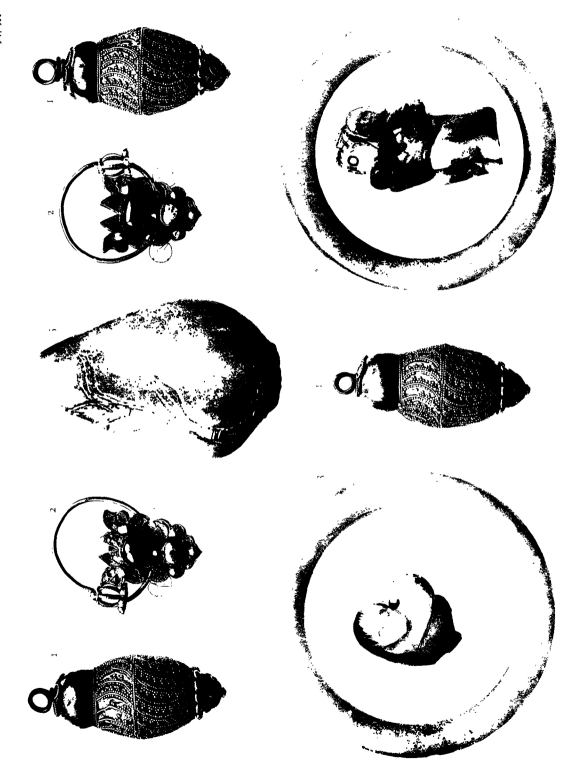
Les montagnes du Turkestan sont complètement dénuées de bois et c'est une des causes du régime détestable des rivières. Je n'ai trouvé dans aucun document qu'il en ait jamais été autrement dans la période historique. Toutes les forêts sont situées dans la plaine. J'ai déjà dit combien elles sont maigres, clairsemées, peu variées d'essences. Elles ne fournissent point de bois de construction; c'est ce qui explique que les oasis soient si garnies d'arbres. Elles ne donnent que du bois à brûler. Leur exploitation est libre, n'est soumise à aucune règle et tout

le monde y peut aller chercher ce dont il a besoin. Les bûcherons, qui coupent le bois et l'apportent, le vendent à des prix variables selon la proximité ou l'éloignement de la forêt; sur la route de Tchira à Kéria le stère ne coûte que 0 fr. 95, à Khotan les 100 kilogrammes se payent de 1 fr. 14 à 1 fr. 42 en hiver. Le prix du charbon de bois est d'environ 6 fr. 25 les 100 kilogrammes.

Dans le nord du Turkestan, on emploie comme combustible le dont il y a des gisements نتاش که مو ر charbon de terre (tach kumur, نتاش که مو assez considérables entre Aksou et Koumoul. Le prix de la tonne est d'environ 15 francs. Il est impossible d'apprécier avec quelque précision les richesses minérales du sol; mais il est probable qu'elles sont faibles ; car, s'il en était autrement, les indigènes, qui savent travailler les métaux depuis un temps immémorial, en auraient tire un meilleur parti qu'ils ne le font. On trouve du fer dans le Kyzyl tagh à l'ouest de Yârkend et notamment près du village de Kyzyl, du plomb au Sarvgh kol, du cuivre, du plomb et des améthystes entre Irkechtam et Kachgar. du plomb et du cuivre à Bay et à Aksou, du zinc à Koutcha, Koutcha donne aussi de l'alun; le sel ammoniac est exploité en divers endroits. le soufre à Ouroumtchi; les salines suffisent largement à la consommation de la contrée entière. Le travail des mines est tout à fait primitif et le produit est presque nul. Une mine de cuivre, pres de Kourghachin kân, emploie trois ouvriers. Celle de Bay seule a quelque importance. Yakoub bek avait donné une certaine impulsion aux industries utiles à la guerre. A Kyzyl il v avait des fourneaux ou l'on traitait le fer indigène; ils sont abandonnés comme les gisements de soufre de Gougourtlouk!. Le fer et le cuivre dont use l'industrie du pays proviennent à peu près entièrement du Turkestan russe. L'exploitation des mines a décliné dans les temps modernes, car les

<sup>1.</sup> Le rendement de ces gisements était insignifiant. Deux ouvriers y recueillaient en quinze jours pour 1 francs de soufre.

 $<sup>2.\</sup> H$ y a une fonderie de curvre a l'est de Konkyar, a Egizarak Kourghân. 3 fours.



Turkfestan Chinois 1 Boutons de robe, 2, Boucles d'oreille, saphir et or 3. Objets de jade.

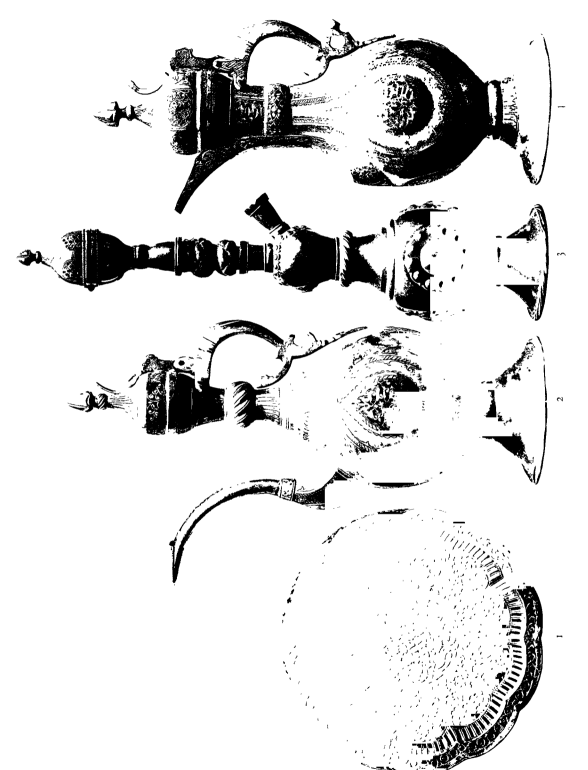
Annales chinoises signalent des les premiers siècles de notre ère des mines de cuivre, de fer, d'étain, de plomb en divers lieux. Il est probable que les progrès du commerce, en mettant plus facilement les métaux étrangers à la disposition de l'industrie, ont fait négliger les mines locales trop pauvres et trop peu profitables. Seule l'extraction de l'or s'est développée dans des proportions notables, particulièrement dans l'Altvn tàgh. Les mines d'or les plus importantes sont celles de Sourghak et de Kapa auxquelles il faut joindre celles de Boukalyk qui, bien que situées en Mongolie, sont exploitées par les habitants du Turkestan. A Boukalyk on ne travaille que depuis quinze ans; mais l'or y est plus abondant qu'ailleurs, en même temps que plus facile à extraire: car on n'a que quelques pieds à creuser pour le trouver. Encore que ces mines soient à vingt-cinq jours de marche rapide de Tchertchen, le dernier lieu habité où l'on puisse se procurer des vivres, que les àncs, animaux le plus ordinairement employés par les chercheurs d'or, ne fassent pas ce voyage en moins de quarante jours, qu'il faille passer des cols de quatorze mille pieds (Ambal achkân), que Boukalyk même soit situé par 3,800 mètres d'altitude, au milieu de montagnes désolées, sous un climat rigoureux, que l'on v soit exposé aux attaques des maraudeurs mongols, cependant le désir du gain y attire chaque année de nombreux individus. En 1893, on y compta 2,400 Turcs, et l'administration chinoise y envoya 80 ouvriers sous la direction d'un fonctionnaire. D'ailleurs on n'y travaille qu'en été. Les mines plus anciennes de Kapa et de Sourghak sont moins florissantes parce que l'or est plus profondément enfoui dans le quartz; on est obligé de pratiquer des puits de vingt-cinq à trente mètres, tàche difficile pour les indigènes qui n'ont d'autre machinerie que des pieux. A Kapa, il v a environ quatre cents maisons ou cavernes où se logent les mineurs et leurs fournisseurs. Au bazar du vendredi l'on vend de trente à quarante onces d'or, au total de 65 à 70 kilogrammes par an, soit pour un peu plus de 200,000 francs. On dit qu'il y a quelques années, alors que Boukalyk n'était pas encore fréquenté, le produit était quatre fois plus considérable. Sourghak donne davantage; selon le bek de l'endroit les chercheurs d'or v sont au nombre de 500 et la production annuelle ne serait pas éloignée de 100 kilogrammes. L'or se rencontre en beaucoup d'autres endroits, dans les environs de Polour, aux bords du Sarvghtouz, dans le bassin du haut Tchertchen daria et aux sources mêmes de cette rivière au pied de l'Arka tâgh. Tous les cours d'eau qui descendent de l'Altyn tâgh roulent plus ou moins de paillettes du précieux métal. En somme cette région semble être très riche en gisements auriferes; mais, avec les procédes primitifs qu'ils emploient, les indigènes ne peuvent tirer du sol qu'une très faible part de ce qu'il contient. L'administration chinoise achète plus de la moitié. les deux tiers, dit-on, de la production totale. Le reste est acquis par les marchands andidjanais, les marchands indo-afghans et les marchands chinois. En 1891 l'or se vendait à Via 130 tengas l'once de 37-,75 et 133 tengas à Khotan, soit 17 onces d'argent; en 1893 le prix monta à 19 onces 1, 10. L'exploitation des mines est faite soit par des ouvriers embauches et dirigés par l'administration, ou par des ouvriers aux gages de riches particuliers ou par des mineurs libres. Ceux-ci sont de beaucoup les plus nombreux; ils forment en général de petites associations de trois à dix individus, dont l'un connaît le métier et s'occupe de la partie technique du travail. Les autres sont des paysans, des pâtres, des artisans, des vagabonds sans ressources. On part en avril, emportant avec soi les provisions nécessaires pour vivre dans la montagne pendant la durée des travaux. Ces provisions, ainsi que les outils et les animaux de bât, sont fournies par une seule personne de la société à moins que tous ne se cotisent pour les acheter. Quand la société se liquide, à l'entrée de l'hiver, on pèse avec des petits poids l'or recolté en commun; on distrait du total de quoi rembourser à chacun la valeur de ce qu'il a fourni en fait de vivres et autres choses. Sur le reste on prélève d'abord une petite somme pour le directeur de l'exploitation, puis on le partage également entre tous les membres de l'association. Les mines d'or sont avantageuses surtout pour les négociants des villes qui profitent de ce que les mineurs sont de pauvres gens toujours besoigneux pour battre monnaie avec leur misère. Ils leur avancent de l'argent en monnaie de cuivre à charge pour les mineurs de rendre un miskâl, c'est-à-dire 1/7 d'once d'or pour 12 tengas. De cette manière, ils se procurent l'or à 84 tengas l'once au lieu de 130 et encore usent-ils de faux poids en sorte que l'once leur revient à moins de 80 tengas. Ils réalisent de ce chef un bénéfice de 38 pour 100. En outre à Kapa et à Sourghak ils vendent les denrées alimentaires le double de ce qu'elles valent à Tchertchen et à Via alors que les frais de transport ne devraient pas majorer les prix de plus d'un quart. A Boukalyk les vivres et les objets de première nécessité atteignirent en 1893 des prix exorbitants : au retour, tandis que les chercheurs d'or avaient la mine longue, les marchands de farine l'avaient épanouie.

1. désigne quelquefois l'ouverture du sommet de la tente par où vient la lumière blanche. Dans les inscriptions de l'Orkhon il sert d'épithète à humuch, argent. Le sens primitif était : gauche et par suite orient, d'où l'idée de lumière et de blancheur. Les annales des Ouei septentrionaux v' siècle donnent à la rivière qui coule à l'est de Khotan, le nom de Ki-chi, peut-être Kâch?

selon le degré de netteté et d'éclat de la pierre ; le moindre défaut, la moindre tache mate lui fait perdre beaucoup de son prix; elle doit être entièrement et parfaitement brillante, verte ou blanche avec un soupcon de reflet verdâtre. Les amateurs accordent la préférence au-dessus de toutes les autres pierres à celles dites tchapánly k, et qui sont revètues sur une partie de leur surface d'une taie rougeatre, mais non opaque. J'en ai vu une pesant 6 kilogrammes, qui trouva acquéreur pour 37,000 francs. La fabrication des objets de jade occupe à Khotan 60 ou 70 individus répartis dans vingt-cinq ateliers. C'est un travail très long et très difficile, la pierre étant très dure et les instruments étant tels qu'aurait pu les imaginer un Robinson perdu dans son ile. On se sert de corindon grenu et d'argile siliceuse pour user le jade et d'eurite à grains très fins pour le polir. Un simple bracelet demande huit jours de travail à un ouvrier et la façon se pave 7 fr. 50. Outre les bracelets, le jade sert à faire des embouchures de pipe, des flacons pour poudres à priser, des anneaux pour tirer de l'arc dont les Chinois les plus pacifiques aiment encore à parer leur pouce, des porte-plumets, des plaques de ceinture, enfin et surtout des amulettes, car le jade doit sa valeur moins à sa beauté qu'à ses propriétés magiques. C'est cette pierre qui donne aux sorciers appelés de son nom yâdatchi (يادهچي) le pouvoir de faire la pluie et le beau temps. Il est curieux qu'un très grand nombre de ces divers objets, quand leur usage s'y prête, affectent la forme d'un singe, quoique cet animal soit inconnu dans le pays. On est loin de mettre en œuvre à Khotan tout le jade que l'on retire des carrières environnantes.

Les industries qui ont pour but la transformation des matières premières minérales sont très rudimentaires et ont subi une certaine décadence depuis les premiers siècles de notre ère. L'interdiction faite

<sup>1.</sup> ياده est un vieux mot turc d'où il paraît bien que nous avons dérivé notre mot jade. Dans le Turkestan chinois cette pierre Sappelle قاش, kàch, vieux mot touranien. Persan: يشم yechm, Mongol: khass, Chinois. yu.



Turrestan Chinois.

Objets de cuivre : 1. Plateau ancien. 2. Aiguière. 3 Pipe à cau. 4. Théière.

|  | , |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

aux indigènes de porter des armes a naturellement supprimé les ateliers d'armuriers qui ne manquaient pas autrefois de quelque activité. Le bon marché et la grande quantité des objets de métal provenant de l'Inde ou de la Russie ont ruiné à peu près les industries similaires du pays. On fabrique encore un peu de coutellerie; la meilleure est celle de Kàchgar, qui ne vaut pas d'ailleurs celle de Marghelàn et d'Ouratubé. Les couteaux, ciseaux, rasoirs de Khotan sont d'une grossièreté singulière. On fait en outre des instruments d'usage courant tels que

pelles, bêches, faucilles, haches, doloires, truelles, marteaux, tenailles, mors et fers de chevaux. Les forgerons ne manquent point d'habileté et malgré leur installation sommaire sont capables d'exécuter des travaux assez compliqués quand on leur en donne le modèle. Ils se servent comme matière première de vieilles ferrailles ou de fer neuf en plaques ou en barres. Leurs soufflets, qui sont des sacs de peau de mouton, sont de tous points semblables à ceux des Tibétains et des nègres du Soudan.

Pour les ouvrages en cuivre les artisans khotanais ont gardé quelque chose de la supériorité — toute relative — qu'on leur attribuait autrefois. Ils transforment de vieilles cuvettes ou casserolles russes en aiguières, cuvettes, bouilloires à thé, pipes à cau d'une forme assez élégante, ornées de



Fig. 15 — Doloire (Karka) fabriquée à Khotan.

dessins en creux, non dénués de délicatesse, exécutés au moyen d'un petit marteau et d'un clou d'acier. Ils savent blanchir le cuivre par un procédé spécial et en tirent d'heureux effets. Ils achètent les objets de cuivre de rebut au prix de 0 fr. 15 l'once et revendent leurs produits de 0 fr. 20 à 0 fr. 30 l'once selon la qualité de l'ouvrage.

Les orfèvres, qui ne sont pas sans un certain mérite, ne travaillent que sur commande, et la matière première leur est fournie par les clients. Ils reçoivent de 14 à 19 francs pour mettre en œuvre une once d'or.

L'industrie du verre n'existe pas, quoiqu'elle paraisse avoir été exercée anciennement; car on retrouve dans les ruines beaucoup de fragments de verre. On sait du moins que l'art de travailler le verre pénétra en Chine par la Bactriane. Les poteries se fabriquent toujours en quantité considérable; mais la qualité en est médiocre. Celles de Kàchgar ont un peu plus de valeur que celles de Khotan.

En passant aux industries dérivées du règne végétal je crois inutile d'insister longuement sur celles qui concernent l'alimentation comme la meunerie, la boulangerie, la confection des pâtes alimentaires et des conserves de fruits. Le chanvre, le lin, le sésame, la navette servent à fabriquer de l'huile (sou yâgh, المواغ ). Les graines sont écrasées par un pressoir mû par deux bœufs. Une machine de ce genre traite en un jour 15 kilogrammes de graines qui coûtent 1 fr. 50 et donnent 4 kilogrammes 1/2 d'huile qui se vendent 2 fr. 54. Cette huile se mange et se brûle indifféremment. Pour s'éclairer, les indigènes font de petites lampes de terre cuite semblables à celles des anciens Grecs. Ils fabriquent aussi avec de la graisse de mouton de grossières chandelles fixées à un roseau qui sert à les piquer au mur ou au fond d'une lanterne de papier à la mode chinoise.

La charpente et la menuiserie nous arrêteront peu. Je donne ici à titre de curiosité la figure d'un villebrequin (utchka (par une courroie, qui, après avoir été tordue, revient avec force à sa position première. L'industrie des malles de voyage, que l'on fait assez bien dans le Turkestan russe, n'existe pas ici. La sellerie est presque nulle. On se sert des selles d'Andidjàn ou de Chine. A Khotan il n'y a pas un seul fabricant de bois de selles; il n'y en a qu'un à Youroung-kâch qui fait des selles à la mode sarte. Les bâts d'anes de fabrication locale ressemblent de tout point aux bâts de chevaux dont usent les Turcs de l'Altay. Du bois des divers arbres on fabrique les instruments de musique dont nous avons parlé ailleurs, de la vaisselle et des cuillers grossières. Avec l'écorce du mûrier on fait du papier, dont l'épaisseur est très irrégulière quand il est mal préparé, mais qui, lorsqu'il est bien

soigné, est d'une résistance remarquable et réaliserait l'idéal du papier d'emballage si les feuilles étaient plus grandes. Au reste il est cher: 0 fr. 75 les 100 feuilles. Les roseaux sont transformés en nattes dont on fait une consommation considérable et qui coûtent des prix dérisoires. Des citrouilles on tire des pots à eau, des tabatières, des pipes ou tchilim.

Les industries textiles sont beaucoup plus considérables que les précédentes. On ne sait pas filer le lin, et le chanvre n'est employé qu'à tresser des cordes très grossières. En revanche les étoffes de coton se fabriquent en grande quantité dans tout le Turkestan, mais principalement à Khotan, dont le khâm (خام) se répand de tous les côtés. On

appelle de ce nom, qui signifie brut en persan, une étoffe tissée avec des fils de coton qui n'ont subi aucune préparation. Elle est rude, mais très forte et durable. Chaque pièce mesure  $5^{m},60$  sur  $0^{m},50$ , coûte 0 fr. 94 et exige 360 grammes de fil de coton du prix de 1 fr. 75 le kilogramme. Il faut deux pièces pour faire une chemise, une seule pour un pantalon. Un manteau de khâm teint revient à 5 ou 6 francs. Le tissage est exécuté soit par des tisserands spécialistes établis dans les villes et les villages, soit par des paysans qui trouvent dans l'exercice de ce métier un supplément de ressources pendant l'hiver. Dans la ville de Khotan on compte 250 ateliers

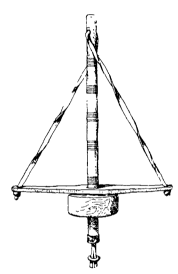


Fig. 16 — Villebrequin fabriqué à Khotan.

dont les plus considérables n'occupent pas plus de cinq métiers. Dans le département entier, y compris Sampoula, qui relève de Kéria, il y a environ 12,000 métiers dont une partie chôme l'été durant les travaux agricoles. La production totale peut être évaluée à 40 millions de mètres par an, soit 6,700,000 francs.

Outre le khâm on fabrique, en beaucoup moindre quantité, deux

autres espèces de cotonnades: l'alatcha (الأجِهة) à raies longitudinales bleues et rouges qui vaut 0 fr. 34 le mètre (larg. = 0<sup>m</sup>,38) et le tchekmen (جَهُون) très épais, grossier, d'une solidité étonnante dont on fait des vêtements aussi bien que des sacs. La largeur n'en excède pas vingt centimètres et le prix en est de 0 fr. 27, 0 fr. 40, 0 fr. 54, selon la qualité. Le tchekmen et l'alatcha de Kâchgar sont plus réputés que ceux de Khotan, mais le khâm de cette dernière ville est meilleur.

Pour la soie (machout ماشوت) c'est encore Khotan qui, avec Kéria, tient la première place. On attribue l'introduction du mûrier et du

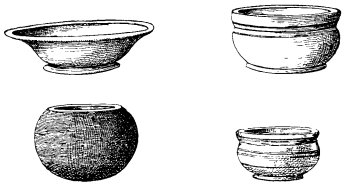
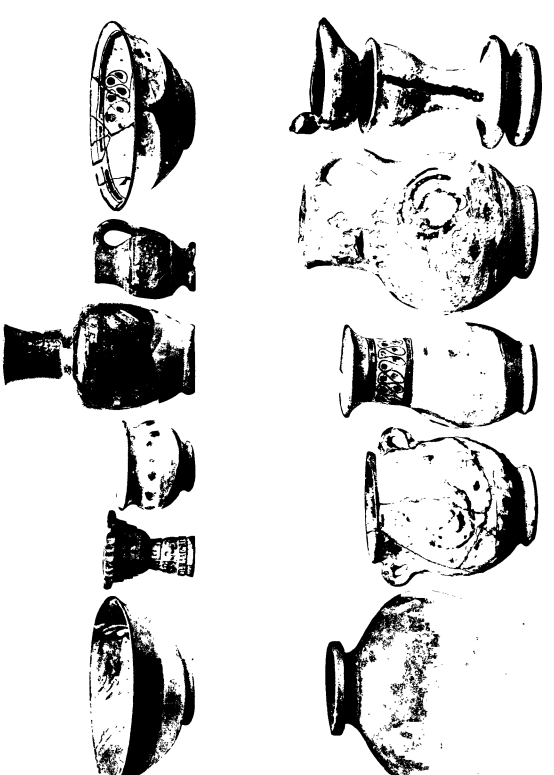


Fig. 17 à 20. — Vases en bois

bombyx à une princesse chinoise de l'époque des Han. La soie grége de Khotan et de Kéria est de qualité excellente, et le filage qui était naguère fort défectueux a été considérablement amélioré par des ouvriers venus d'Andidjàn. Malheureusement la maladie qui s'est déclarée parmi les vers à soie, maladie due au peu de propreté avec lequel on entretient les magnaneries, a singulièrement diminué la production. En 1891 on n'a acheté, dit-on, à Khotan que pour 8,250 francs de soie pour l'exportation alors qu'avant la maladie on en vendait jusqu'à 30 ou 10,000 francs en une semaine. La soie en cocons coûte 20 tengas le tchayrek de quatre livres, soit 7 fr. 83 le kilogramme à You-



KHOLAN - Poterie moderne

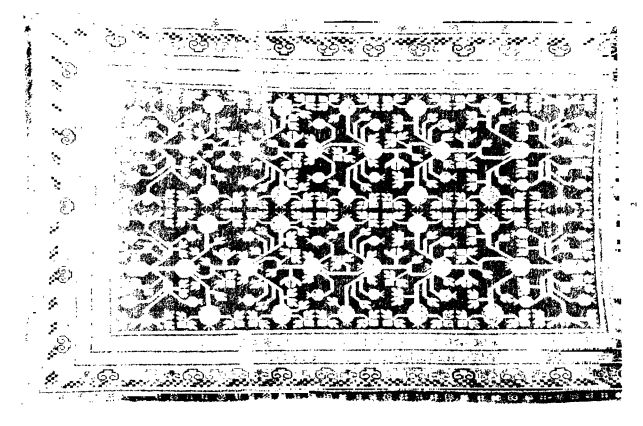
|  |  | - |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

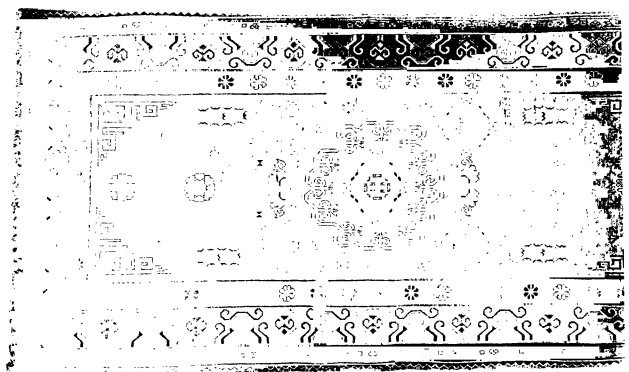
roungkâch; la soie grège coûte 40 tengas achetée directement chez le producteur à Kéria ou à Youroungkâch, 50 sur le marché de Khotan, 62 1/2 sur celui de Kachgar, soit respectivement 15 fr. 66, 19,60 et 25,48 le kilogramme. Pour la teinture des fils on a remplacé les couleurs végétales, sauf l'indigo, par des couleurs minérales russes et allemandes. Avec la soie du pays on fabrique une étoffe dite chahi, fort inférieure aux soieries chinoises. Elle vaut 1 fr. 34 le mêtre sur 0<sup>m</sup>,35 de largeur. Pour 20 francs une femme a une robe de *chahi*. Dans la province de Khotan deux cents ateliers, dont aucun n'a plus de trois ouvriers sans compter le patron, sont occupés à la fabrication de cette étoffe et produisent mille pièces de 6<sup>m</sup>,30 par semaine. La production annuelle s'élève ainsi à environ 440,000 francs. On fait encore avec la soie un tissu épais et rêche (tchekmen) qui se paye 4 francs le mêtre rlarg.  $= 0^{\rm m},33$  et une autre étoffe dite machrou امشرون dont la chaîne seule est de soie, la trame étant de coton. Elle est ornée de dessins d'aspect étrange et est fort appréciée des femmes qui s'en font des tchapân d'une valeur de 8 ä 9 francs.

La laine est fournie en abondance par les pâturages des montagnes et des forêts. Le prix en a beaucoup augmenté depuis 1887. Celle de printemps plus fine et moins solide coûte 50 francs le quintal dans la montagne, 56,25 à Khotan; celle d'automne vaut un quart en sus (62,50 et 71). La meilleure laine est celle des environs de Khotan, mais c'est Tourfan qui produit le meilleur duvet de chèvre de l'Asie entière; il v coûte 62 fr. 60 le quintal. C'est de ce duvet que sont faits les fameux châles de kachmir. Les marchands de Yârkend l'apportent à Lé, où les Kachmiriens viennent le prendre; telle est la raison pour laquelle ils l'appellent improprement laine du Tibet. Les tissus de laine sont peu en faveur dans le Turkestan. On n'en use guère que dans les cantons montagneux, à Tcherchen et à Tcharkalyk. A Khotan et à Kerghalyk on ne fabrique, à ma connaissance, que des ceintures de laine blanche. Mais les montagnards tissent une étoffe de l'espèce dite *tchekmen* ayant l'apparence de la toile à voile. Elle est presque inusable ; on en fait des vêtements ou le plus souvent des grands sacs pour la

farine ou les grains et des bissacs (khourdjoun خورجون) que le cavalier met sur sa monture en voyage. Le tchehmen de laine se vend au bazar selon la qualité de 0 fr. 32 à 0 fr. 80 le mêtre sur 0<sup>m</sup>,19 de largeur. La laine sert également à confectionner des cordes très supérieures à nos cordes de chanvre pour le service des caravanes.

Mais ces industries sont insignifiantes auprès de celles des feutres et des tapis. Les meilleurs feutres de l'Asie sont les feutres gris, épais et solides des Kyrghyz du Turkestan russe. Les feutres blancs d'Aksou leur sont inférieurs, plus consistants toutefois et plus forts que ceux de Khotan. Dans cette dernière ville du moins l'industrie du feutre donne lieu à une activité manufacturière considérable. On y compte mille ateliers employant de deux à six ouvriers, enfants ou femmes pour la plupart. En hiver, il v en a le double. Un ouvrier fabriquant de 50 à 60 francs de feutres par mois, on peut estimer la valeur des feutres qui sortent annuellement des ateliers de la province de Khotan à 3 millions et demi ou un peu plus. Voici comment se préparent les feutres. La tonte faite, on lave la laine, on la sèche au soleil, puis on la carde à l'aide d'un instrument avant la forme d'un demi-arc. Ces préparations préliminaires terminées, on étend sur le sol une claie susceptible de se rouler facilement; on dispose successivement sur la claie, au moven d'un instrument spécial, quatre ou cinq couches très minces de laine et l'on arrose légèrement avec de l'eau chaude. Alors on roule la claie de manière à presser la laine; puis, le rouleau ficelé, trois ouvriers ou ouvrières, marchant en mesure, le font rouler en le pressant du pied à chaque pas. Cette opération dure dix minutes et se recommence plusieurs fois de suite. Quand on juge le feutre suffisamment foulé, on le fait sécher. Enfin, on le foule de nouveau à la main et au bras, exercice passablement fatigant, pour les femmes surtout. Les feutres ornés de dessins en couleur se préparent de la même manière, sauf que les brins de laine teints sont disposés les premiers sur la claie, les couches de laine blanche qui forment le fond du feutre étant placées par dessus. Un feutre qui exige trois kilogrammes de laine se vend trois tengas en blanc et quatre en couleurs.





Khotan ou plutôt Youroungkach tient le premier rang pour l'industrie des tapis. A Yarkend on en fabrique une certaine quantité, mais de qualité tout à fait inférieure. A Youroungkâch les tapis se font dans de petits ateliers répandus dans la campagne, occupant chacun le plus souvent trois ouvriers. Les métiers sont analogues à ceux qui sont en usage en France. Quoique pour la beauté des dessins et des teintes, la richesse de la laine et la solidité, les tapis de ce pays n'approchent point de ceux de Kirman ou de la Turkménie, ils sont loin d'être sans mérite, ils ont de l'éclat et de l'harmonie. On répète toujours les mêmes motifs d'ornement qui sont peu nombreux, si bien que les ouvriers les savent par cœur et travaillent sans modèle. Les plus communs sont les petits ronds ou grenades (anar gul, אול כאל) et les grands ronds ou lunes (ày gul, ای کل اً. Il est fàcheux qu'on abandonne de plus en plus les bonnes vieilles couleurs végétales ou animales pour les couleurs minérales plus criardes et plus vite fanées qui viennent d'Allemagne. Le rouge vif et le vert sont obtenus uniquement à l'aide des matières tinctoriales de l'industrie européenne. Pour le bleu on emploie encore l'indigo originaire de l'Inde, la mauve indigène, les baies de la plante sauvage dite sary gh tiken اساريغ تيكان), pour le rouge lie de vin l'ourédán, pour le jaune le sophora توخوماك toukhoumak), le bois du sar) gh tiken et l'argile ocreuse. En fait de dissolvants on se sert du toghraghou tiré du Populus suaveolens, du daoua tiré du tamaris, de la potasse, etc. Les tapis sont de dimensions diverses, en général deux fois plus longs que larges; peu mesurent plus de six mètres sur trois. En dehors des tapis ordinaires on fabrique des foyers longs et étroits (djarouzah, حاروزه) et des tapis de selle. Trois ouvriers font deux mêtres carrés de tapis en trois jours. Le mêtre carré se vend de 7 à 8 francs. On tisse également des tapis mélangés de soie et de laine qui coûtent environ 20 francs le mêtre carré.

Pour en finir avec la laine je signalerai un tissu fabriqué dans les

1. Gul, qui signifie fleur en général, veut dire ici motif d'ornementation.

montagnes avec du poil de chameau. Il est plus mince et tout aussi solide que le *tchekmen* de laine de mouton, malheureusement il ne rend pas tous les services qu'on en pourrait attendre, les indigènes ne serrant pas assez les mailles de leurs tissus. Il est deux fois plus cher

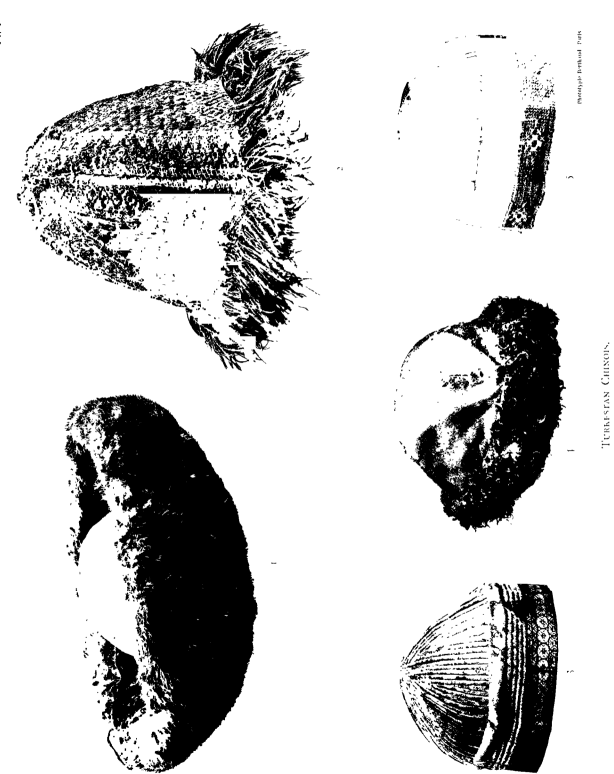


Fig. 21. — Bissac de voyage (Khourdjoun) en cuir, fabriqué à Khotan

que le tchehmen de laine de mouton. Il n'existe aucune manufacture de drap. D'après un document tiré des Annales des Youan Ouei et traduit par Hyacinthe Bitchourine, on aurait fabriqué des draps fins à Koutcha au ve siècle; mais il est probable qu'il y a une impropriété d'expression, soit dans le texte, soit dans la traduction et qu'il s'agit de feutres.

La corroierie est très médiocre. Les peaux mal préparées blanchissent vite et manquent de souplesse. On prépare des peaux de mouton, de chèvre, de vache, de vak domestique ou sauvage qui valent respectivement 1 fr. 90, 5 fr. 60, 10-14, 14-19. La cordonnerie est tout à fait inférieure; les bottes d'hommes fort grossières valent de 3 à 14 francs; celles de femmes qui sont faites avec les peaux minces et

souples de l'Inde (kérem, الكرة) se payent de 1 fr. 50 à 7 fr. 50. La cordonnerie de Kâchgar est un peu moins mauvaise que celle de Khotan. Le cuir sert à faire en outre des brides et des harnais très grossiers et de solides bissacs de voyage, blancs avec des dessins de couleur. Les four-rures sont traitées peu convenablement et ne dépouillent jamais l'odeur de la bête. Tout le monde en porte en hiver, quoique le froid ne soit pas très rigoureux, parce qu'on ne sait pas faire d'étoffes chaudes. La toison fine des moutons indigènes fournit des fourrures entièrement blanches ou noires d'une certaine valeur. Au reste, les animaux à four-rure sont rares dans le Turkestan chinois, des renards çà et là, quelques martres (samsàr, المهاد) et quelques loutres (koundouz, قوندوز) dans



1. Bonnet de femme. 2. Bonnet de derviche. 3.  $\Re mk$  de femme. 4. Bonnet d'homme. 5.  $\Re mk$  d'homme.

|  | • |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

les environs du Lob nor. Une pelisse en peau de mouton se vend de 7 fr. 50 à 94 francs selon la finesse. Les pelisses dites ptchhah (عَهَا مَعَالَى composées de pattes antérieures de renard coûtent jusqu'à 1,000 francs. La loutre et la martre sont employées surtout pour faire les grands chapeaux de femme. Tous les bonnets que les indigènes portent été comme hiver sont fourrés, et comme l'on met la meilleure partie de sa coquetterie à être bien coiffé, ce qui est moins dispendieux que de la mettre ailleurs, la confection des bonnets est une des industries secondaires les plus actives. Elle occupe un assez grand nombre d'artisans spéciaux et dans les bazars il n'est point de boutiques plus brillantes, qui attirent plus les regards que celles où sont exposés, perchés sur leurs supports, les bonnets aux couleurs diverses.

## CHAPITRE X

LE COMMERCE. — LES VOIES COMMERCIALES ANCIENNES ET MODERNES. — LA MONNAIE.

Nous avons déjà montré que le Turkestan oriental était peu prédisposé par la nature à un grand développement commercial par suite de la similitude des productions des diverses oasis, du défaut de cours d'eau navigables, de son isolement par rapport aux pavs voisins dont il est séparé par d'énormes distances, des sables arides et des montagnes peu accessibles. Ajoutez à ces raisons la défiance que le gouvernement chinois a toujours eue pour le commerce en général et le commerce extérieur en particulier. Il en est résulté que le Turkestan n'a pas entretenu avec la Chine des relations aussi actives qu'il l'aurait pu faire s'il v avait été tant soit peu encouragé, qu'il n'a pas été une région de transit aussi animée qu'il aurait du l'être entre le riche empire d'extrême orient et le monde occidental, que, soumis à la Chine, il a été gêné par des monopoles, par des règlements prohibitifs concernant les routes, l'importation ou l'exportation des marchandises. Si aujourd'hui l'Empire du milieu s'est sensiblement départi de son antique exclusivisme, le Turkestan n'en a profité qu'en des limites très restreintes parce que de nouvelles routes se sont ouvertes en Mongolie et en Sibérie, que la voie de mer s'est abrégée et a été sillonnée

de bateaux à vapeur, tandis que la route de Kàchgar restait un chemin de chameaux lents et coûteux.

Les chameaux ne servent que pour les voyages au long cours sur les routes aisées et médiocrement accidentées qui mènent en Chine et dans le Turkestan russe. Le plus souvent on emploie des chevaux plus faciles à nourrir dans un pays peu pourvu de pâturages à longue herbe. Un cheval qui porte jusqu'à 120 kilogrammes est loué à raison de soixante à soixante-dix sapèques par jour. Pour les parcours peu considérables l'ane est préféré; il est plus maniable, plus sobre, moins pénible à soigner, plus lent, il est vrai, mais en somme moins dispendieux. Les charrettes, arba, semblables aux tchee tzeu chinois, mais plus larges, ne sont en usage que sur la grande route de Lan tcheou, Ngan-si, Tourfan, Kachgar, Khotan et Kéria. Elles sont chargées de 600 kilogrammes et trainées par quatre chevaux. Elles arrivent à faire des étapes aussi longues que les chevaux et les chameaux, mais marchent moins vite même que ces derniers. On n'a à peu près aucun avantage à v recourir parce que les routes ne sont pas macadamisées et que le sable est souvent assez profond. Que l'on se serve de chevaux ou de charrettes, les prix de transport sont identiques, à savoir de 25 à 31 francs par tonne et par 100 kilomètres, tarif beaucoup plus élevé que ceux qui sont en vigueur dans le Turkestan russe où le commerce est plus actif et les routes moins ensablées. Le prix de location d'un àne étant la moitié de celui d'un cheval pour le même trajet, tandis que sa charge est d'un peu plus de la moitié (70 kilos pour 120), le transport par âne est un peu meilleur marché: il varie de 20 à 27 francs par tonne kilométrique.

Un cheval ou un chameau parcourt 35 kilomètres par jour en moyenne, c'est-à-dire cent lis chinois, comme je l'ai expliqué à la fin du premier chapitre de mon premier volume. Les indigènes comptent les distances par pierres (tàch) équivalant à 12,000 pas de chameau, soit à peu près 9 kilomètres. Les Russes ont assimilé le *tách* à huit verstes; dans le Turkestan oriental on a pris l'habitude de compter un *tách* pour vingt lis ou deux p'ao t'ai ou tourelles. Sur le bord des routes dans les parties

200

désertes s'élèvent çà et là des constructions, appelées langar, 😂 , où les voyageurs peuvent faire halte. Elles consistent essentiellement en une cour carrée entourée de chambres: on v trouve de l'eau, fournie par un puits, du foin, de la paille et des grains, de la volaille. Elles sont gardées par une famille indigène. Il en est qui ne sont que des masures capables tout au plus d'offrir un abri au vovageur que la tempête de sable a surpris; d'autres sont vastes, bien bâtis, pourvus des choses nécessaires, par exemple ceux de Koch et de Tcholak qui servent de points de relâche dans le désert de 65 kilomètres qui sépare Lohok, près de Kerghalyk, de Gouma. Sur la grande route qui mêne de Kâchgar en Chine par Koumoul et Ngan-si, le Gobi est ainsi coupé à des intervalles raisonnables de langars bien entretenus. Dans les villes et les villages notables il y a des sérails dont quelquesuns sont grands et propres. Ce sont ordinairement des cours rectangulaires, entourées d'une galerie sur laquelle ouvrent de petites chambres; l'apparence est à peu près celle d'un établissement de bains dont la piscine serait sans eau. Les marchands étrangers, andidjanais ou indoafghans, possèdent dans chaque ville un sérail spécial qui leur sert de magasin où l'on peut acheter ce dont on a besoin en dehors des jours de marché. Le sérail des marchands andidjanais, à Yarkend, construction de Yakoub Bek, est assez remarquable, vaste et solide; malheureusement les chambres sont obscures.

Les édifices qui servent d'abri aux caravanes et aux marchandises sont, avec les puits, les seuls travaux qu'il soit nécessaire d'exécuter dans la plaine pour assurer des communications faciles; car partout où il n'y a point une trop grande accumulation de sables mouvants la nature ouvre de larges routes, plates, meilleures que les voies artificielles de la Chine parce qu'elles ne sont jamais gâtées par la pluie. Toutefois il n'en est qu'une qui soit fréquentée par les charrettes, celle de Koumoul à Kéria par Tourfàn, Aksou et Kâchgar. C'est la seule que suivent les fonctionnaires chinois pour se rendre à leurs postes, c'est

انکر faire halte. نیکر ancre. انکر faire halte. انکر

aussi la seule dont ils aient cru devoir s'occuper, qui soit mesurée, pourvue de stations régulières et convenablement aménagées, capables de fournir sur l'heure des chevaux de poste aux voyageurs officiels. En voici les principales étapes avec le nombre des journées de marche pour les chevaux chargés.

Koumoul-Tourfan, 450 kilom., 12 jours. Détour dans les montagnes pour éviter les sables. Piste à travers le désert abrège le trajet de deux jours. T. Kourla.. . . 350 De Tourfan embranchement par Ouroumtchi, 180 kil., 5 jours. De Toksoun, embranchement par Ouroumtchi, 160 kil., 4 jours. K. Koutcha. . . 280 — K. Aksou. . . . 255 — A. Warâlbâchi... 250 — 7 —  $^{\text{R}}$  M. Kâchgar. ... 250 — 7 — / Route d'Aksou à Kachgar
 assez sablonneuse. Anc 500
 sapèques, cheval 1000 sap. 5 — (De Kâchgar à Khotan, Ane K. Yarkend. . . 186 — / 350 sap., cheval 800 sap. Y. Khotan.. . . 300 K. Kéria. . . . 160 Ane 150 sapèques.

Les autres routes, non carrossables, sont les suivantes:

De Kachgar à Aksou par Ouch Tourfan et le pied des Tien chan, à peu près de la même longueur que la grande route.

De Yârkend à Aksou le long du Yârkend daria; forêts, herbages, quelques cultures; rejoint la grande route à Maralbàchi, 450 kilomètres, 12 jours, âne 500 sapèques. De Khotan à Aksou le long du Khotan daria, en grande partie déserte, herbe, forêts, marais; fermée au cœur de l'été à l'époque des hautes eaux, 520 kilomètres, 18 jours pour des ânes; abrège de moitié le chemin d'Aksou à Khotan; âne, 500 sapèques.

De Kéria à Kourla par le Lob nor: 30 jours, 1,080 kilomètres, se subdivise en quatre sections: 1° de Kéria à Nia, oasis et stations 103 kilomètres, 3 jours, 2° de Nia à Tchertchen deux routes, l'une par le désert inhabité, 285 kilomètres, 8 jours; l'autre par les paturages montagneux de Karasay, Atchan, 385 kilomètres, 11 jours; 3° de Tchertchen à Tcharkalyk, 265 kilomètres, 7 jours, en grande partie par des bois et marais, de mème que 4° de Tcharkalyk à Kourla, le long du Tarim, 430 kilomètres. 12 jours. En 1893 le sous-préfet de Kéria a suivi cette route en voiture de Kéria à Kourla. Il y aurait peu de chose à faire pour la rendre plus praticable au commerce : le creusement de puits et l'établissement de stations et de magasins de grains dans les parties désertes suffiraient. Cela aurait le double avantage de mettre Khotan à 12 jours de Tourfan et 44 d'Ouroumtchi au lieu de 50 et 52 par la route officielle et de favoriser le développement de Tchertchen et de Tcharkalyk.

Signalons enfin la route de Tchertchen aux mines d'or de Boukalyk par le Toghry say, et le col Ambal-achkan, 20 jours, 760 kilomètres. Quelques-uns passent par le col Kyzyl oungour ou le Zarchou davan et le pied de l'Arka tagh et gagnent ainsi une soixantaine de kilomètres.

Aujourd'hui le commerce avec la Chine se fait exclusivement par la route officielle de Koumoul à Lan-tcheou qui passe par Ngan-si (10 jours, 370 kilomètres), Sou-tcheou (7 jours, 270 kilomètres), Liang-tcheou (11 jours, 411 kilomètres), Lan-tcheou (7 jours, 253 kilomètres). Cette dernière ville est ainsi à 35 jours de Koumoul, à 85 de Kâchgar<sup>4</sup>. Mais îl existe deux autres routes qu'il y aurait profit à amenager. La première se sépare de la précédente à Ngan-si d'où elle se dirige droit sur le Lob nor par Cha-tcheou.

Ngan-si-Cha-tcheou, 3 jours, 105 kilomètres. Cha-tcheou-Abdal, 14 jours, 580 kilomètres en pays désert. Abdal-Tcharkalyk, 3 jours, 122 kilometres. Abdal-Kourla, 10 jours, 385 kilometres.

<sup>1.</sup> Kåchgar est par cette route à 3,935 kilometres de Si-ngan, a 5,324 de Pékin.

La seconde route, plus méridionale, est celle du Tsadam et du Kouk nor; elle passe par Si-ning, Tong-kor, les villages ou les campements mongols de Djoung, Gholmot, Hadjar.

Lan-tcheou-Tong-kor, 8 jours, 294 kilomètres.

Tong-kor-Djoung, 12 jours, 455 kilomètres.

Djoung-Hadjar, 10 jours, 375 kilomètres.

Hadjar-Tcharkalyk, 15 jours, 560 kilomètres.

C'est une route facile, où l'on trouve presque partout de l'eau et de l'herbe; elle a seulement l'inconvénient de présenter entre Hadjar et Tcharkalyk un assez vaste espace de contrées inhabitées.

Quelque chemin que l'on prenne, la distance est toujours sensiblement la même entre Kâchgar et Lan-tcheou, variant seulement de 3,139 kilomètres par la route officielle à 2,983 par Khotan, Tchar-kalyk. Djoung 80 joursi, la voie officielle ayant d'ailleurs l'avantage de passer par un certain nombre de villes importantes. Mais Kéria, Khotan, Yârkend même gagneraient à se servir soit de la route directe de Cha-tcheou, soit de celle du Tsadam. Par Cha-tcheou il n'y aurait que 2,395 kilomètres et 63 jours de marche entre Lan-tcheou et Keria. Cette dernière ville serait ainsi rapprochée de 1,390 kilomètres et de 39 jours, Khotan le serait de 1,070 kilomètres!, Yârkend de 470. Par le Tsadam la distance serait encore diminuée de 60 kilomètres, mais cette dernière route ne traverse point de centres propres à entretenir un commerce actif.

Un autre groupe de routes fait communiquer le Turkestan avec l'Empire russe soit à travers le pays d'Ili, soit directement par les passes des T'ien chan occidentaux. A Koumoul la route officielle venant de Lantcheou se dédouble, la branche méridionale dont il a déjà été question se dirigeant par le pied sud des T'ien chan sur Tourfàn et Ouroumtchi, la branche septentrionale, à peu près égale, gagnant le même Ouroumtchi par Barkoul et le pied nord des montagnes. La capitale du Sinkiang est située à 1,894 kilomètres de Lantcheou et à 1,425 de

<sup>1.</sup> Khotan est ainsi à 3,350 kilomètres de Si-ngan, à 4,740 de Pékin.

Kàchgar. De cette ville la grande route passe par Manas, Chikho, atteint le poste de douane russe, Djàrkent, à 19 journées et 680 kilomètres d'Ouroumtchi, puis traverse Viernyi, Aouli ata, Tchimkent d'où elle bifurque d'une part sur Tâchkent et Samarkand, d'autre part sur Orenbourg<sup>1</sup>. C'est la voie la plus courte et la plus facile entre l'Empire russe et la Chine occidentale et centrale.

Une série de routes secondaires circulent dans le T'ien chan, réunissant le poste important de Khouldja à Karachahr et Kourla par le Tchong Youldouz (19 jours), à Koutcha par le col Kouk mok (468 kilomètres, 13 jours), à Aksou par le col difficile de Mouzart et la rivière Tèkès (435 kilomètres, 12 jours). De Khouldja il y a 110 kilomètres jusqu'à Djàrkent, 580 jusqu'à Ouroumtchi.

Le commerce de la partie occidentale du Turkestan chinois avec la Russie se fait par trois routes, l'une qui d'Aksou par Ouch Tourfàn et le col Bédel mène en 12 jours à Préjvalsk, qui est à 1,000 kilomètres de Tâchkent, la seconde qui conduit de Kâchgar à Narvn par le Tourough art en 9 jours, la troisième par où l'on va à Och en 11 jours par le Térek daván (400 kilométres), en 13 par le Taldyk (460 kilométres). La route de Naryn est préférée par les caravanes qui portent directement la laine de Khotan à Orenbourg (3,560 kilomètres); mais celle d'Och est la plus importante des voies qui unissent les deux Turkestan. Elle offre quelques passages peu commodes sur le versant russe, le Térek davan est impraticable au cœur de l'hiver. Le chemin du Taldyk, un peu plus long, est sensiblement meilleur et le gouvernement russe a commencé des travaux destinés à en faire une voie carrossable. Un cheval coûte environ 6 roubles tont de Kachgar à Och que d'Aksou à Prjévalsk. Par le Taldyk, Kåchgar est å 1,200 kilomètres de Samarkand, å 946 de Tàchkent.

Enfin un dernier ensemble de routes met le Turkestan chinois en relations avec l'Inde et le Tibet occidental ou central. Ce sont de beaucoup les plus mauvaises. Il y a quelques années il n'y avait de voie fré-

<sup>1.</sup> Tächkent à 3,775 kilomètres de Lan-tchcou, Orenbourg à 5,790.

quentée dans cette direction que le chemin de Yârkend à Lé par les cols de Kiliàn et de Karakoram. Les autres routes possibles étaient non seulement négligées des marchands, mais interdites par l'administration chinoise, qui, dédaigneuse en principe du commerce, cherchait avant tout à faciliter la surveillance et ne se souciait de rien tant que de ne point encourir la responsabilité des brigandages qui pouvaient être commis par certaines tribus écartées. La route du Karakoram, passable pour des explorateurs, est détestable pour des négociants; elle s'élève à des altitudes considérables, supérieures à cinq mille mètres, franchit six cols fort raides, dont trois sont impraticables aux chevaux chargés; elle est bloquée par les neiges, de novembre à février, et le reste de l'année, les caravanes sont rares qui la parcourent sans perdre quelques animaux d'accident ou de maladie, sans avoir des caisses brisées et des marchandises gâtées par l'eau. Elle est aussi longue que pénible; elle se développe entre Yarkend et Lé sur 700 kilomètres et demande 26 journées de marche, dont neuf en pays désert; de Lé, qui, n'étant pas un centre fort actif, est moins un point d'aboutissement qu'une étape, il faut encore atteindre Kachmir par un chemin à peine meilleur de 390 kilomètres<sup>1</sup>, puis parcourir plus de 200 kilomètres en cinq ou six jours jusqu'à la première station de chemin de fer à Raoul Pindi, qui se trouve ainsi à environ 1,300 kilomètres et 46 jours de Yarkend. Les transports par cette route sont naturellement très coûteux; on prend 30 roupies pour un cheval entre Yârkend et Lé, de plus il faut un vak pour traverser le Kiliân davân, 4 roupies, un autre pour franchir le Sa-ser la, 4 roupies, un troisième pour passer le Kar-dong la, 2 roupies. Le transport d'une tonne de marchandises revient ainsi à 47 roupies par 100 kilomètres, quatre fois plus que sur les routes du Turkestan. Je néglige la cherté des vivres dans une région peu habitée et peu cultivée ; à Kiliàn le maïs se pave 75 sapeques, à peu près trois fois ce qu'il coûte à Yarkend.

Depuis longtemps les Anglais cherchaient à se procurer une autre

<sup>1. 12</sup> jours. Un cheval: 8 roupies en été. 12 en hiver.

route plus nécessaire au point de vue politique qu'au point de vue commercial. Il y en avait deux possibles: l'une de Kâchgar remonte la rivière Geuz, passe près du petit Kara koul, contourne le Mouztâgh ata par derrière, franchit le col Oulough rabât, gagne Tâch kourghân dont il remonte la rivière jusqu'au col de Khoundjérâb ou à celui de Kartchinay qui conduisent au Kandjout et de là à Gilgit, d'où par Tchilas et Palas on descend à Pechaour ou par Boundji et Astor à Kachmir. Mais cette voie était coupée au nord de Gilgit par les brigands du Kandjout qui dépendaient de la Chine, au sud par les bandits Tchilas et Palas aux bords de l'Indus. En outre elle passe par des gorges si étroites et encaissées, escalade des montagnes si escarpées qu'en beaucoup d'endroits soit entre Pechaour et Gilgit, soit entre le Kandjout et Tâchkourghân on était obligé de porter les bagages à dos d'homme, et que du côté du Kandjout on ne pouvait avancer qu'en grimpant et en s'aidant de cordes.

L'autre est naturellement meilleure, moins accidentée, franchit des altitudes moindres: elle se confond avec la première jusqu'à Kourghân i-Oudjadbay, près des sources de la rivière de Tàch kourghan, de la passe par le col de Ouakh djir dans la vallée du Ouakhan daria qu'elle descend soit jusqu'à la hauteur du col Kara bart qui mêne par la vallée du Karoumber à Gilgit et à Kachmir, soit jusqu'à la passe de Baroghil d'où elle bifurque d'un côté par la passe de Darkot sur Yacin et Gilgit, de l'autre et plus commodément sur Mastoudj, Tchatrar, Dir, Aladand et Pechaour. Touchant au Kandjout, traversant le turbulent Tchatrar elle n'était pas plus sûre que la voie précédente. En 1892, les Chinois refusant de mettre un terme aux déprédations de leurs sujets, les Anglais occupérent le Kandjout, puis le Tchatrar, nettovèrent les bords de l'Indus et reportèrent leur frontière au nord du Ouakhan. La question du brigandage était ainsi réglée, le pays pacifié, la plus courte route entre les possessions britanniques et le Turkestan chinois entièrement entre les mains des Anglais jusqu'à la limite du territoire chinois. Quelques travaux furent entrepris pour l'améliorer et des 1893 elle fut ouverte au commerce. Par Baroghil et le Tchatrar, Pechaour est à 35 jours et à moins de 1200 kilomètres de Kachgar, presque

exactement à la même distance que Samarkand. Par le Kandjout et Gilgit Kâchgar est à mille kilomètres et à 29 jours de Kachmir<sup>4</sup>, que quarante jours séparent de Yârkend par le Karakoram.

Nous ne citerons que pour mémoire la route de Yarkend à Tach kourghân, très difficile, très sinueuse, qui n'a jamais été pratique et qui n'est qu'une branche de la précédente. De Kerghalyk, ou plutôt de Séchembeh bazar à 10 kilomètres et demi au nord de cette ville, une route entièrement différente conduit par Koukyâr, par Mamouk ou par Ak Mesdjid, par les cols de Takhta koram et de Mouztagh à Skardo, capitale du Baltistân (600 kilomètres) et à Kachmir (930 kilomètres). Elle est sensiblement plus courte que celle du Karakoram et de Lé, mais elle est fermée au commerce. Il en est de même de la branche de la route du Karakoram qui mêne par le col de Sandjou à Khotan soit par la plaine, par Zang-gouya et Pialma, soit par le pied des monts, par Poskai et Poponak. Elle met Khotan à 635 kilomètres de Lé<sup>2</sup>.

C'est de toutes les routes non complètement abandonnées la plus brève qui soit entre le Kan-sou et le Kachmir en passant par le Lob nor et Cha-tcheou.

La voie du Karakoram et de Lé est la seule qui serve aujourd'hui aux rares et indirectes relations qui subsistent entre le Turkestan chinois et Lha-sa. Les marchands tibétains et kachmiriens prennent à Lé les marchandises du Turkestan et les transportent à Lha-sa par la route dite de l'ambassade qui passe par Rou-tog, Gar-tog, le lac Manasarovar, suit la vallée du Tsang-po-Brahmapoutra, traverse les villes de Ji-ka-tsé, Gyang-tsé et remonte à Lha-sa. La distance totale est d'un peu plus de deux mille kilomètres qui ne se parcourent pas en moins de deux mois et demi.

<sup>1.</sup> Tel est le nombre de jours que m'ont donnés divers indigènes qui ont parcouru cette route. Ils comptent 8 jours jusqu'à Tàch kourghân 310 kilomètres . 11 jusqu'à Gilgit 400 kilomètres), ce qui est bien rapide, très possible pourtant, et 10 jusqu'à Kachmir (300 kilomètres .

<sup>2.</sup> Actuellement le commerce entre l'Inde et Khotan se fait par Kihàn et Gouma sans passer par Kerghalyk. Les droits d'importation sont acquittés à Gouma.

Autrefois il existait d'autres routes régulièrement suivies dont il ne reste plus guère que le souvenir. L'une menait de Khotan ou de Kéria à Lé par Polour, Gougourtlouk, la source du Kéria daria, le lac Soumdji tso déjà fréquenté par les Tibétains qui viennent chercher le sel et paissent leurs troupeaux dans les environs, le Ko-né tso, Nyag-dzou, le Gyou la¹ et le Tchang la. Nous l'avons faite en 1892. De Kéria à Lé elle mesure 760 kilomètres. C'était la voie la plus rapide entre la Chine et le Kachmir. Présentement la section de cette route qui monte de Polour à Gourgoutlouk est impraticable aux animaux chargés parce qu'on a laissé se détériorer le chemin qui avait été ménagé sur les flancs des montagnes. Du Ko-né tso, le chemin bifurque sur Rou-tog qui se trouve par là à moins de 600 kilomètres de Kéria et d'où deux routes se dirigent sur Lha-sa. Mais je me réserve de reprendre en détail la question des voies de communication entre le Tibet et le Tur-kestan dans la partie plus spécialement géographique de cet ouvrage.

 $\Lambda$  l'époque des Han-les relations entre la Chine et le Turkestan se faisaient par le Leou-lan, appelé plus tard Chan-chan, c'est-à-dire par le pays du Lob nor, d'où la route bifurquait sur Kâchgar d'une part, sur Khotan de l'autre. L'itinéraire par Koumoul n'etait pas inconnu. Yang Yun en parle expressément; il prétend que la route la plus ancienne passait par le pays des Ou-soun, c'est-à-dire par Koumoul, Barkoul, Ouroumtchi, etc., et qu'ensuite on commença à suivre une route plus directe qui, partant de Kieou-kionan (Sou tcheou), passait par le pays de Kiu-seu (Pitchân) et atteignait Sou-lo (Kâchgar) en suivant la pente méridionale des T'ien chan. Mais elle était entre les mains des puissants Hioung-nou et il est probable qu'elle offrait peu de sécurité, au moins pour ceux qui se rendaient en Chine ou en venaient. Lorsque les Chinois tentèrent leur expédition du Ferghànah, ils se gardèrent de se heurter au grand empire barbare. Ils établirent d'abord un poste à l'oung-hoang (Cha-tcheou) à l'ouest de la route précédente, puis se mirent en devoir de soumettre les bandits du Lob

<sup>1.</sup> Variante un peu plus au nord par le La-nag la et le Mar-si-mig la.

nor, beaucoup plus traitables que les Hioung-nou (108). Ces précautions prises, ils envoyèrent une expédition au Ferghànah. Yous pouvons conclure de là que cette expédition passa par les pays qui étaient préparés à la laisser passer et à lui venir en aide, c'est-à-dire par Chatcheou et le Lob nor (P'ou-tchan hai). De là elle dût remonter à Kourla et suivre la route de Koutcha, Aksou et Kàchgar, ce qui ressort de l'établissement d'un poste militaire entre Kourla et Koutcha à Loung-t'ai, plus tard Ou-lei (= Bougour). L'itinéraire de cette expédition devint la route officielle, comme le démontre la comparaison des distances indiquées dans la chronique des Han entre Si-ngan et les diverses villes du Si-vu.

| -Leou-lan (près du Lob nor), | 6,100 lis |
|------------------------------|-----------|
| Yu-li (Kourla),              | 6,750     |
| Ou-lei (Bougour),            | 7,130     |
| Kiou-tseu (Koutcha),         | 7,480     |
| Kou-mo (Aksou),              | 8,150     |
| Sou-lo (Kâchgar),            | 9,350     |

Le *li* vaut en moyenne 420 mètres, et les distances données sont d'une exactitude très remarquable. Leou-lan était situé d'après ce même document à 1,600 lis de T'oung-hoang et à 650 seulement de Kourla, ce qui le mettrait non pas à Tcharkalyk, mais aux environs d'Ayrylghân sur le 40° parallèle. Kiu-seu n'était évidemment pas sur la grande route, puisque sa distance de la capitale est estimée à 8,150 lis, égale à celle d'Aksou. Il était situé à 1,800 lis de Ou-lei, par conséquent à 1,420 lis de Yu-li; or, si l'on ajoute ces 1,420 lis à la distance de cette dernière cité à Tchang-ngan, on obtient précisément 8,170 lis, ce qui prouve que la distance de Kiu-seu à la capitale chinoise a été calculée de cette manière et que la route était considérée comme passant par Yu-li et bifurquant de là d'une part sur Kachgar, de l'autre sur Tourfân¹.

<sup>1.</sup> Il y a incertitude sur la position exacte de Kiu-seu; car à un autre endroit du même ouvrage, on le place à 835 lis de Karachahr, ce qui correspondrait à

Pour se rendre à Khotan on se servait de la route du sud qui se séparait de la précédente à Leou-lan et suivait le pied nord du Nanchan. Étapes principales :

Kiu-mo-Tchertchen, 6,820 lis de Tch'ang-ngan.

King-kiue-Keuk, 8,820 lis. Ou-mi-Kéria, 9,280 Yu-tien-Khotan, 9,670

Ici il s'est certainement glissé une erreur dans le calcul des lis, et l'on a compté deux mille lis entre Kiu-mo et Kin-kiue au lieu de mille seulement. Cette correction réduirait la distance entre Khotan Si-ngan à 8,670 lis, ce qui serait conforme à la réalité. Le point d'aboutissement de cette route du sud était Pi-chan-Gouma (10,050) lis de Si-ngan  $\equiv 9,050$ ). De ce point elle se divisait en deux branches, dont l'une se dirigeait sur le Kipin, l'autre sur le petit pays d'Outo situé au milieu de montagnes très escarpées. La première branche est celle du col Sandjou, qui part en effet du pays de Gouma, soit de Moudji, soit de Zang-gouva et qui par Lé et le Kachmir conduit en Afghanistan. La seconde branche doit être identifiée au chemin aujourd'hui fréquenté des seuls Kyrghyz qui va de Gouma à Koukvâr par Oytoghrak et de la gagne soit le Kandjout [Ou-to], Gilgit et l'Afghanistan, soit en contournant le Kandjout par le nord, le Ouakhân, le Badakhchan et la Bactriane. D'ailleurs il y avait sans doute plusieurs routes traversant le Pamir (Tsoung-ling) pour mettre en communication le pays des Ta Yué-tchi (Bactriane) avec le Si-yu. Yang Yun dit que la route du sud continuait jusqu'à Yârkend d'où elle se dirigeait sur la Bactriane, probablement par Tách kourghán le Petit Pamir et le Ouakhán. D'autre part le principal marché du Si-vu était Kâchgar; c'est la seule ville dont

Tourfan ou à un lieu très voisin; tandis que si l'on parcourt 1,400 lis à partir de Kourla, on aboutirait à mi-chemin entre Tourfan et Koumoul. Je crois qu'il s'est glissé une erreur dans ce dernier chiffre et que le pays de Kin-seu était bien celui de Tourfan et de Pitchan; en effet, les Chinois ne signalent rien nulle part entre Karachahr Yen-ki et Kiu-seu, et ils identifient ce dernier pays avec Kao tchang, qui était sans conteste Tourfan même.

les annales des Han signalent le bazar, évidemment parce qu'il était d'une importance exceptionnelle et que c'est là que se concentraient les marchandises de l'Occident. C'est par là que Tch'ang K'ien et les expéditions chinoises se rendirent en Ferghânah. Il est hors de doute que c'est à Kàchgar qu'aboutissaient les routes commerciales de la Bactriane et de la Sogdiane telles que les a indiquées Marin de Tyr et à sa suite Ptolémée d'après le négociant macédonien Maës Titianus. Il faut distinguer trois routes différentes, celle de Bactriane qui passait par le Ouakhàn (φάρσυξ τῶν Κομπδῶν) et le grand Kara koul, celle de Sogdiane qui franchissait le col Pakchif (ἀνάβασις ἀπό τῶν Σογοισνῶν) et remontait la vallée du Sourkhâb pour aboutir à Irkechtam, enfin. celle du Ta ouan ou Ferghanah qui est celle qu'ont adoptée les caravanes modernes (Térek davàn ou Taldyk). Ces anciennes voies, sauf la dernière, ont été abandonnées parce qu'elles sont en général peu pratiquables et que les principaux centres commerciaux ont changé. Balkh et la Perse sont devenus insignifiants, Khokand, Marghélan, Tachkent ont grandi. Les raisons politiques, qui autrefois obligeaient chacun des petits états du Touran à posséder sa route propre, ont disparu. De Kachgar les caravanes allaient à Lan-tcheou par Aksou, Koutcha, Kourla, le Lob nor et Cha tcheou. Les documents chinois ne permettent point de penser qu'elles suivaient la route du sud, qui, selon eux, s'arrètait à Gouma ou à Yârkend, d'où elle repartait pour l'Inde et l'Afghanistan, subsidiairement et par des sentiers très difficiles, pour la Bactriane. Dès le m° siècle, on commenca à se servir de la route de Tourfan et Koumoul de préférence à celle du Lob nor trop déserte et trop sablonneuse. Cependant celle-ci ne fut pas négligée. Elle continua à être employée uniquement par les Khotanais, et par tous ceux qui débouchaient à Khotan. Elle ne fut mise de côté que lorsque cette dernière ville ent perdu toute indépendance. La simple comparaison des distances que nous avons faite plus haut montre l'intérêt qu'il v aurait pour la Chine, au point de vue stratégique aussi bien que commercial, de rouvrir cette route en la jalonnant de puits et de stations pourvues de vivres et de grains. L'homme intelligent et actif,

qui était gouverneur d'Ouroumtchi à l'époque de notre passage et qui est aujourd'hui vice-roi du Chen-kan, avait fort bien compris cela et avait commencé quelques travaux; il est parfaitement à même de les continuer et de les mener à bien dans sa nouvelle situation.

Les transactions commerciales se font principalement dans les bazars installés comme nous l'avons dit dans un chapitre antérieur. Chaque ville importante tient marché le jeudi; les villages des environs ont bazar un autre jour de la semaine. Le vendredi est réservé aux localités insignifiantes ou écartées comme Sourghak ou Kapa. Certains endroits trop lointains, trop isolés, n'ont pas de marché, Polour et Tchertchen par exemple ; ils sont seulement visités de temps à autres par des marchands ambulants. Il y a peu de choses à dire sur le commerce intérieur. Il consiste surtout dans les échanges qui se font entre les villes et les campagnes, la montagne et la plaine. Khotan vend plus qu'il n'achète, il exporte partout ses cotonnades, ses feutres, ses tapis, envoie du sel, du riz, des vêtements confectionnés, des bottes, des bonnets à Kéria, à Nia, à Tchertchen, dans les montagnes, il recoit de Tchertchen et des montagnes de l'or, de la laine, des peaux de mouton, de yak et de vache, des sacs et des cordes de laine, de Tcharkalyk et du Lob nor des peaux de renard et de loutre. Kachgar, dont l'oasis est trop petite pour sa population, est obligé d'acheter beaucoup de grains à Yàrkend et mème à Aksou. Cette dernière ville exporte des feutres et du riz. Les prix augmentent rapidement avec la distance. Le riz se pave deux cents sapèques le tchavrek a Tchertchen au lieu de 90 à Khotan, le sucre 200 ou 225 la livre au heu de 85, un manteau 12 tengas au lieu de 6. Un feutre de Khotan qui se pave 4 tengas à Khotan en vaut 6 à Kâchgar; le khâm passe de un tenga à un et demi. Il faut tenir compte, il est vrai, de ce que l'argent a plus de valeur à Kâchgar qu'à Khotan, mais le bénéfice du marchand n'en est pas moins considérable. Un lingot de cinquante onces vaut à Kâchgar 413 tengas au lieu de 390 à Khotan. Il ne peut donc servir à acheter que 390 pièces de coton. Le transport revient à 20 tengas, les frais généraux à une somme égale. La vente à Kâchgar produit 585 tengas, le profit net est donc de 132 tengas, soit un tiers du prix d'achat. Au reste, l'argent n'étant nulle part en très grande abondance, le trafic se fait le plus souvent par voie d'échanges. La vente au comptant est rare, la clientèle s'acquitte à raison de dix tengas par semaine et le marchand ne les touche pas toujours régulièrement; de plus les marchandises s'écoulent lentement, il faut souvent quatre ou cinq ans à un négociant pour épuiser son stock. Le système des échanges est le meilleur remède à un tel état de choses, mais il est plus à la portée des grands marchands que des petits, et du commerce extérieur que de l'intérieur.

Le commerce extérieur est surtout entre les mains d'étrangers qui viennent eux-mêmes apporter des marchandises de leur pays et remportent des produits indigènes. Ils sont rarement chefs de maison, presque toujours ils sont simples représentants ou associés de négociants domiciliés en Chine, en Kachmir, en Inde, en Transoxiane. Les trafiquants chinois se distinguent des autres en ce qu'au lieu d'être réunis en des sérails, ils ont chacun leur installation à part, leur magasin semblable à ceux que l'on voit dans les villes de la Chine proprement dite, avec la même devanture de bois, les mêmes enseignes verticales, la même propreté, le même air de soin méticuleux, la même ordonnance méthodique des paquets, des rouleaux, des bocaux, des étiquettes. Ils triomphent dans la pharmacie, et tous les Chinois semblent véritablement nés pour être apothicaires. Ils ne sont nombreux que dans les villes où il v a pour le moins un tao-t'ai, à Ouroumtchi, à Aksou, à Kâchgar, parce qu'alors ils trouvent une assez grande quantité de compatriotes, partant de clients, fonctionnaires, lettrés, domestiques, soldats, aventuriers. Ils vendent toutes les denrées et les objets auxquels les Chinois sont habitués, dont ils ne sauraient se passer, entichés qu'ils sont de la supériorité de leur civilisation et peu capables de s'accommoder des us et coutumes d'autrui : des conserves alimentaires de toute nature, des nids d'hirondelles, des ailerons de requin, des vers de mer, des poissons séchés durs comme de la corne, du macaroni, des pousses de bambou, des

grains de lotus, du vinaigre, de la cassonade, des remèdes, camphre. gin sen, rhubarbe, corne de rhinocéros, huile de ricin, de l'eau-de-vie de riz ou de sorgho, de l'opium, du tabac humide parfumé à l'huile de lin, des pipes à eau, des pipes sèches, des pipes à opium, de la vaisselle variée, de petits plats creux ou plats, de minuscules assiettes, des cuillers de porcelaine semblables aux pelles dont on évide les bateaux, des bâtonnets légers, des tasses à thé à couvercle, d'imperceptibles tasses à eau-de-vie, d'énormes bésicles rondes, des curedents, des cure-oreilles, des cure-ongles, des bonnets de crin, de soie, de drap, de paille, des bottes de cuir ou de soie à hauts patins, des ceintures, des fourrures, des éventails, des parasols, des bagues, des bourses, des épingles à cheveux, des bibelots de femmes, des jeux d'enfants, des échecs, des cartes, des dés, des dominos, des chapelets, des miroirs magiques, des talismans divers, des bâtons d'encre, des pinceaux à écrire, du papier à lettres rouge, des nécessaires d'écrivain, des livres, des images et les dernières obscénités parues à Pékin. Tout cela n'est que secondaire; les seuls articles qui donnent lieu à un mouvement d'affaires considérable et sortent en quantité notable de la colonie chinoise sont les soieries, les porcelaines et le thé. Les soieries qui se vendent en Kachgarie sont de deux sortes: le satin ou toan tzeu, que les Turcs appellent taouar (وَالِيُّ , une étoffe mince et souple nommée doudoun par les Turcs (دودون) et un autre tissu plus mince encore et transparent dit ايو ياى. Du satin, les femmes se font des robes, le doudoun est réservé aux chemises et aux pantalons; parmi les hommes, les beks seuls usent de satin pour leurs costumes de cérémonie. Le taouar se vend au bairi, مايرى, carré de la largeur, environ 0<sup>m</sup>,90; le prix en est selon la qualité de six, huit ou dix tengas. On ne peut se procurer des qualités supérieures qu'à Kâchgar et en fort petite quantité. Le doudoun se paye de 18 à 25 tengas la pièce de  $6^{\rm m},30~{\rm sur}~0^{\rm m},50$ . Quant au  $_{1}$  oupa), dont on double les tchapàn, il est très bon marché, pour 5 ou 6 francs on a de quoi doubler une robe. En fait de porcelaines, on ne vend guère que

des tasses à thé et des bols de qualité inférieure. Une tasse à thé peut valoir deux tengas. Du thé, les Chinois se sont réservé le monopole dans le Turkestan ainsi qu'en Mongolie et au Tibet. Le centre de ce commerce est à Si-ning, où les représentants d'un syndicat de marchands du Hou-nan est chargé de fournir aux Mongols et aux Turcs tout le thé dont ils ont besoin. Il est interdit à tous autres négociants de vendre la moindre feuille de thé. Ce thé de monopole est très mauvais et très cher. Il est pressé en briques rectangulaires beaucoup plus serrées et plus dures que celles que l'on vend au Tibet. Elles pèsent les unes vingt onces (750 gr.), les autres quatre-vingts (3 kilog.) et valent 3 1/2 et 14 tengas, soit 4 fr. 35 le kilogramme. Cependant, les douaniers chinois, étant doués d'un zèle médiocre et d'une honnèteté peu scrupuleuse, laissent passer une assez grande quantité de thé étranger, particulièrement de thé vert indien dont les indigènes sont grands amateurs malgré ses propriétés débilitantes et son prix deux fois aussi élevé que celui du thé de monopole. Outre les articles susmentionnés, les Chinois vendent en Turkestan des selles et des harnachements, quelques bottes de cuir, un peu de cotonnades bleues et de quincaillerie, quelques feutres de Si-ning, qui sont de qualité supérieure. En échange, le Turkestan exporte en Chine à peu près toute sa production de jade brut ou travaillé, les deux tiers de son or, une assez grande quantité de cotonnades teintes, des bissacs (khourdjoun), du papier, des tapis et des feutres à dessin. Il est impossible d'apprécier la valeur du commerce de la Chine avec le Turkestan; on peut dire seulement que la faible quantité des échanges est en partie compensée par le haut prix de certains objets comme l'or, le jade, le thé et les soieries.

Le trafic le plus important se fait avec l'Empire russe, qui a le triple privilège d'avoir à sa disposition les routes les plus courtes et d'avoir obtenu en 1880 un traité de commerce établissant une entière franchise douanière sur la frontière du Turkestan chinois, et, enfin, d'être favorisé par des primes à l'exportation qui sont égales aux frais du transport entre Moscou et Kâchgar. Les commissionnaires ou sous-

commissionnaires, qui vendent les produits russes pour le compte des grands marchands de Transoxiane aux conditions que j'ai indiquées dans un chapitre antérieur, prennent les marchandises à crédit pour un terme fixe; s'ils pavent au propriétaire ce qui lui revient avant la date convenue, ils ont un boni de 1 2 pour 100 par mois d'avance. Le grand commerce à la mode européenne a peu de chance de succès ; deux Tartares l'ont essayé il v a quelques années ; ils durent se retirer après quelque temps d'expérience infructueuse. Il est d'usage que tous les marchands sujets russes vendent leurs marchandises au même prix sans se faire concurrence; il y a d'ailleurs une convention tacite du même genre entre les trafiquants sujets britanniques et afghans. Comme il est devenu difficile de se défaire avantageusement à prix d'argent des articles qui ne sont pas particulièrement recherchés comme les cotonnades à dessins nouveaux et qui plaisent, le système des échanges s'est généralisé. De Marghélan et de Viernyi on apporte à Kâchgar du calicot russe (tchit) qui vaut au point de départ dix kopeks (19 sapèques) la pièce et se vend 24 en argent comptant au point d'arrivée, où on le troque movennant 26 contre du khâm de Khotan. qui se paye 75 sapèques argent comptant, mais ne se cède pas à moins de 87 1-2 à l'échange. Ce khâm revient ainsi à 60 1-2 sapèques au marchand russe qui le revend 50 kopeks (94 1 2 sapèques) à Viernyi. En défalquant les frais de transport et autres, le bénéfice net est de 12-1-2 pour 100.

Les calicots et cotonnades diverses, blanches, à rayures, à fleurs ou à pois constituent le principal article de l'importation russe. Ces étoffes sont pour la plupart très mauvaises, raides comme du papier, revêtues d'un brillant factice, se coupant et se déchirant facilement malgré une fallacieuse apparence de résistance, ornées de couleurs criardes et de dessins d'un goût détestable. On a rarement poussé aussi loin la recherche du trompe-l'œil. Les indigènes, beaucoup moins barbares que les industriels de Moscou ne le supposent, sont les premiers à se moquer de la grossièreté naive de ces étoffes, si inférieures à leur khâm national, un peu gros, mais si honnête, loyal et robuste.

Ils en usent pourtant à cause du bon marché et parce qu'elles sont assez bonnes pour faire des chemises ou des pantalons. Il en est de même des quelques étoffes de soie qui réussissent à se vendre à côté des soieries chinoises, on ne les achète que faute d'argent pour s'en procurer de meilleures. Le douria cours, tissu mi-soie, mi-coton, fabriqué en Boukharie, est assez apprécié. Enfin il vient de Russie un peu de lainages et de drap; un pantalon fait de ce drap, qui coûte dix ou douze francs le mêtre, peut bien durer quinze jours si l'on en a soin. Il convient de dire que les vêtements amples des indigènes s'usent beaucoup moins vite. Les habitants du pays aiment le drap; mais ils le trouvent trop cher par rapport à sa solidité. Il faudrait arriver pour en répandre l'usage à en fabriquer de léger, glacé, bleu ou noir brillant, sensiblement plus résistant sans être plus cher que celui que les Russes et les Anglais vendent actuellement.

La plus grande partie des métaux dont se sert l'industrie du Turkestan vient de Russie, le fer et la fonte en morceaux, en plaques ou en barres, le vieux cuivre sous forme de cuvettes ou de casseroles de rebut, l'acier, le zinc, l'étain. Le cuivre se vend de 3 fr. 50 à 4 francs le kilogramme à Khotan, le fer de 100 à 125 francs le quintal selon la qualité à Khotan et seulement de 81 fr. 45 à 106 fr. 25 à Kàchgar. Les marmites de fonte, la coutellerie de Toula et surtout d'Oura-tupé trouvent un débouché d'une certaine importance dans le Turkestan. L'importation des matières colorantes minérales fait tous les jours des progrès. Les faïences et les porcelaines font une concurrence déjà sérieuse aux porcelaines chinoises à cause de leur prix plus modique. Les tentatives d'introduire le verre à vitres n'ont eu jusqu'à présent aucun succès notable; on ne voit encore de vitres que chez les sujets russes auxquels les autorités de leur pays ont persuadé d'en user en guise de réclame. En revanche les miroirs à main et les glaces de dimensions diverses trouvent de nombreuses acheteuses. Il se débite quelques peaux brutes, un peu de cuir, des fourrures, de loutre surtout, divers objets de harnachement, du papier à écrire de qualité au-dessous de rien. Le pétrole n'a pas encore pénétré, mais les bougies (3 fr. 50 le kilogramme) et les allumettes (1 sapèque les 60) chimiques sont une source de profit notable pour le commerce russe. Le tabac en feuilles d'Andidjàn se vend bien, à un prix un peu supérieur au tabac indigène plus mal soigné. Les cigarettes russes qui, de même que l'eau-de-vie d'orge (vodka), la bière, différents vins et liqueurs, ont des amateurs dans l'intendance d'Ili, ne sont pas connus en Kachgarie. Parmi les denrées alimentaires c'est le sucre de betterave en poudre ou en pains qui est l'article le plus demandé; il se vend 2 fr. 50 le kilogramme. Un peu de miel, de blé et de farine, de fruits sees passent également la frontière. Enfin les Kyrghyz russes vendent sur les marchés du Turkestan chinois une assez notable quantité de bétail, de moutons surtout, de chevaux et de vaches.

Les exportations du Turkestan en Russie sont supérieures aux importations d'à peu près la moitié. Les Russes, avant chez eux peu d'argent et de fonds de bourse, attachent, on le sait, une grande importance à la balance du commerce et ils ne se voient pas sans un secret dépit battus par des barbares sur le terrain économique. Ils n'ont pas lieu de se plaindre des importations de matières premières, qui, achetées à bon compte, aident en quelque mesure leurs manufactures à soutenir, avec le renfort de droits de douanes exorbitants, la concurrence européenne; ce qu'ils considérent comme facheux c'est qu'une notable part de ces importations consistent en objets fabriqués, particulièrement en khám de Khotan, très apprécié à Viernyi et à Marghélàn. Ils ont fait de grands efforts pour arriver à éliminer ce malencontreux produit de l'industrie indigène, mais ils n'y réussiront pas avant d'avoir considérablement perfectionné leurs propres cotonnades. La Kachgarie exporte en outre des tapis, des feutres de Khotan, des soieries de Khotan ou de Chine et même des vêtements tout faits et des cuirs. En fait de matieres premières elle exporte en Russie surtout de la laine de Khotan et du duvet de Tourfan. Près de Khotan sur la rive droite de la rivière de Youroungkâch deux Tartares de Kazan ont établi une usine à nettoyer la laine. Ils ramassent toute la laine des montagnes voisines, la blanchissent dans la rivière et l'expédient à Naryn et de là à Tokmak et Orenbourg. Ils emploient 60 ouvrières payées à raison de 16 sapèques par jour et dix ouvriers. Ils achètent la laine de printemps 15 roubles, 50 le quintal. Une fois nettoyée, elle revient à 26 roubles; à Tokmak elle est vendue 42,70 et 104 à Orenbourg. De Tokmak à Khotan le louage d'un chameau portant en moyenne 295 kilogrammes est de 18 à 20 roubles aller et retour. Le profit est d'environ dix roubles par quintal à Tokmak. Les Tartares envoient chaque année 900 chameaux et 600 ànes chargés de laine soit 3,100 quintaux valant 80,000 roubles à Khotan, 132,000 à Tokmak. On exporte encore comme matières premières du coton brut, des cocons de soie et de la soie grège, de l'alun, du soufre et de l'ammoniac, une certaine quantité de peaux brutes. Les denrées alimentaires figurent à l'exportation pour une somme insignifiante dont la plus grande partie est constituée par des fruits frais et secs.

Les marchandises chinoises transitent peu par le Turkestan pour se rendre en Russie. On sait qu'elles empruntent principalement la voie postale de Khalgàn-Kiakhta à travers la Mongolie. Une petite quantité de thé et de porcelaines sortent par Kàchgar, une un peu plus considérable par la route d'Ouroumtchi à Djàrkent.

Les statistiques de l'administration des douanes de Russie étant bien faites et très complètes, on peut apprécier exactement la valeur du commerce que cette puissance entretient avec le Turkestan chinois. Toutes les marchandises à destination ou provenant des intendances de Kâchgar et d'Aksou entrent dans l'Empire ou en sortent par les trois postes douaniers d'Irkechtam, de Naryn et d'Issygh koul (Prjévalsk). Les articles à destination ou provenant d'Ouroumtchi, de Karachahr, de Tourfân, de Koumoul passent pour la plus grande partie par le poste de Djàrkent qui contrôle en même temps tout ce qui se dirige sur le pays d'Ili ou en vient. En relevant le commerce enregistré par ces quatre bureaux on a donc l'ensemble du trafic qui se fait entre l'Empire russe et le Turkestan chinois, y compris le pays d'Ili.

ENPORTATIONS DU TURKESTAN CHINOIS EN RUSSIE EN FRANCS!

|                                                                                    | IRAECHTAN                                                     | IITVII                              | NARYA                                                                                                   | 1.3                                                                  | ISSYGH KOUL                                         | KOL L                                                 | DJARKENT                                               | KENT                                                 | TOTAL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | NI.                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
|                                                                                    | 1881                                                          | 1897                                | =======================================                                                                 | 18:1                                                                 | 189.3                                               | 7.587                                                 | 189.3                                                  | 1897                                                 | 1893                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1894                                                    |
| Benrees almentaires<br>Ammaux<br>Natières premières<br>Objets manufactures         | 1                                                             | 26.752<br>"<br>227.100<br>1.136.738 | 45,581 26,752 18,583 59,413<br>231,139 227,100 459,668 934,189<br>719,125 1,136,738 1,457,549 2,291,547 | 59.413<br>"<br>934.189<br>2.291.547                                  | 13.290<br>"<br>102.273<br>221.330                   | 27.619<br>"<br>184.188<br>191.518                     | 46.121<br>342.664<br>762.660<br>333.644                | 65.868<br>891.210<br>793.886<br>421.770              | 65.868     123.575     179.682       891.210     342.664     891.210       793.886     1.555.740     2.139.643       421.770     2.731.048     4.041.573                                                                                                                                                                                                                                                                 | 179.682<br>891.210<br>2.139.643<br>4.041.573            |
| Total .                                                                            | 995.845                                                       | 1,390,590                           | 995.845 1.390.590 1.935.800 3.285.149                                                                   | 3.285.179                                                            | 286,893                                             | 403,655                                               | 1, 484, 489                                            | 2.172.734                                            | 403,655 1,484,489 2,172,734 4,753,027 7,252,108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7.252.108                                               |
|                                                                                    | IMPO                                                          | RTATIO                              | NS DE I                                                                                                 | IMPORTATIONS DE RUSSIE DANS LE TURKESTAN CHINOIS                     | OANS LE                                             | TURK                                                  | STIN                                                   | SIOVIII                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                         |
| Denrees almentares<br>Anmana<br>Matrices premières<br>Objets manufactures<br>Total | 156,105 139,522<br>1,652,946 1,656,793<br>1,362,946 1,953,744 | 189,722<br>167,229<br>1.646,793<br> |                                                                                                         | 22.173 37.086<br>39.907 127.509<br>72.730 145.352<br>578.533 773.459 | 5, 189<br>32, 103<br>16, 563<br>76, 460<br>130, 315 | 9, 171<br>240, 491<br>13, 826<br>194, 105<br>(57, 592 | 130,570<br>67,831<br>187,938<br>1,803,742<br>2,189,781 | 83,852<br>9,560<br>165,722<br>1,921,670<br>2,180,804 | 9.171         130.570         83.852         314.039         269.831           240.491         67.831         9.560         139.841         377.560           13.826         187.938         165.722         726.253         492.129           194.104         1.803.442         1.921.670         3.516.252         4.536.026           457.592         2.189.781         2.180.804         4.396.385         5.665.546 | 269.831<br>377.560<br>402.129<br>4.536.026<br>5.665.546 |

1. J'ai réduit les roubles papier en francs en tenant compte du cours moyen du rouble chaque année soit 2 fr. 89 en 1890, 2 fr. 70 en 1891, 2 fr. 52 en 1892, 2 fr. 61 en 1893, 2 fr. 68 en 1894.

Pour qu'on puisse se rendre compte du mouvement du commerce pendant la dernière période, je joins ici le tableau des échanges constatés en 1890 et 1891 par les trois postes d'Irkechtam, Naryn et Issygh koul.

|                              | EXPORT                              | 'ATIÓNS                        | IMPORTATIONS                               |                                            |
|------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------|
|                              | 1890                                | 1891                           | 1890                                       | 1891                                       |
| Denrées alimentaires Animaux | 35.767<br>"<br>627.343<br>2.358.537 | 68.299<br>704.894<br>2.406.707 | 106.647<br>111.563<br>256.016<br>2.087,490 | 200.491<br>335.145<br>300.712<br>1.848.136 |
| Total                        | 3,021,647                           | 3,179,900                      | 2.561.716                                  | 2,684,484                                  |

Quant à la douane de Djarkent, elle a enregistré en 1892 823,245 francs à l'entrée en Russie contre 2,393,730 à la sortie.

Voici maintenant la répartition pour l'année 1893 des importations et des exportations par articles et en poids, en négligeant les articles insignifiants. Je distingue pour plus de clarté le commerce qui se fait par Irkechtam, Naryn et Issygh koul d'une part de celui qui se fait par Djârkent d'autre part.

| LE TURKESTAN                                        | PAR PAR PAR PAR PARATE | 158 870 120 dx 1.170 223 6.170 1.170 223 6.180 frames 253 851,100 pièces 253 851,100 pièces 253 253 253 253 253 253 254 253 254 254 254 254 254 254 254 254 254 254                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----------------------------------------------------|------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| IMPORTATIONS DE RUSSIE DANS LE TURKESTAN<br>CHINOIS | T (NE)                 | Blé, riz et farme.  Fruits sees, confiscrie Albeis.  Boissons Surre Cigarettes.  Vodka.  Vodka.  Vins. liqueurs, bière. Graines de lin.  Peanx brutes.  Cine.  Fonte Fort Confers.  Moutons, têtes.  Coleanx domestiques.  Boutse et Vaches, têtes  Moutons, têtes.  Coleanx domestiques.  Boutse et Vaches.  Coleanx domestiques.  Coleanx domestiques.  Boutens  Orseanx domestiques.  Coleanx domestiques.  Brance et Coleanx Coleanx domestiques. |
| CHINOIS EN                                          | M DAARKENT             | 47 metropos<br>47 metropos<br>206<br>16<br>16<br>16<br>16<br>16<br>16<br>280<br>20<br>21<br>22<br>23<br>24<br>25<br>27<br>27<br>27<br>27<br>27<br>27<br>27<br>27<br>27<br>27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| EXPORTATIONS DU TURKESTAN CHINOIS EN<br>RUSSIE      | PAR                    | Ble, riz et farine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

En réusumé de 1890 à 1894 le commerce du Turkestan chinois avec la Russie a passé de 8,500,000 francs à 13 millions environ. Pour les intendances de Kâchgar et d'Aksou les exportations sont notablement supérieures aux importations 3 millions contre 2,500,000 en 1890, 5 millions contre 3,500,000 en 1894) tandis que pour les intendances d'Ouroumtchi et de Khouldja elles sont inférieures en movenne (4, 5 contre 6,75 en trois ans). La raison en est que ce dernier pays est surtout un pays d'élevage, presque dépourvu d'industrie. Les exportations en consistent principalement en laines et peaux et en bétail. Les chevaux de Karachahr sont célèbres et l'on en envoie partout même sur le territoire russe, qui cependant élève un grand nombre de ces animaux. Inversement la présence d'un gouverneur général à Ouroumtchi, d'un maréchal mantchou et d'un général chinois à Khouldja cause une consommation assez considérable d'objets de luxe et de fantaisie produits par l'industrie européenne, tels que cigarettes, eau-de-vie et liqueurs, etc. Il faut également beaucoup de chevaux pour la remonte de la cavalerie. Au contraire les intendances de Kâchgar et d'Aksou ont une industrie active et la ville de Khotan seule fournit une grande partie des objets manufacturés, tels que cotonnades, tapis et feutres, qui s'exportent en Russie, et, grace à elle, la balance du commerce est favorable, même sur ce point, au Turkestan. L'exportation des cotonnades de Khotan et de Kâchgar s'accroît sans cesse, elle a monté de 2,080,000 francs à 3,060,000 en 1894, tandis que l'importation des cotonnades russes n'a pas dépassé en cette dernière année 2,360,000 francs.

Aux exportations signalées plus haut il conviendrait d'ajouter l'or et le hachich. L'entrée en Russie de métaux précieux provenant du Turkestan chinois n'est marquée sur les statistiques que pour la somme dérisoire de 53,000 francs. Il est probable qu'une assez importante quantité d'or échappe aux investigations de la douane. Quant au hachich, dont les Sartes de Transoxiane ne sont pas moins friands que les habitants de la Kachgarie, l'importation en est interdite par le gouvernement russe pour une raison humanitaire. Par suite il ne

franchit la frontière qu'en contrebande et vraisemblablement en faible quantité.

Le commerce du Turkestan chinois avec l'Inde et l'Afghanistan se fait ou plutôt se faisait lors de notre passage presque uniquement par Yarkend où sont établis environ cinq cents marchands hindous, kachmiriens, afghans, baltis. Faute de statistiques nous ne pouvons connaître la valeur exacte de ce trafic. Les documents officiels du gouvernement de l'Inde<sup>1</sup> donnent bien quelques indications fort sommaires sur le commerce entre l'Inde et le Kachmir, mais il n'en fournit aucune sur celui du Kachmir avec le Turkestan. Selon les négociants de Yarkend, il viendrait dans cette ville par le col de Karakoram trois mille chevaux chargés en movenne chaque année. Le mouvement des échanges est beaucoup moindre de ce côté que du côté de la Russie à cause de la longueur et de la difficulté des routes et des taxes qui frappent les marchandises anglaises et les mettent dans un état d'infériorité grave vis-à-vis des marchandises russes qui entrent en franchise. Ces taxes sont fort peu populaires parmi ceux qui v sont soumis et ceux qui les perçoivent le sont moins encore; ils font, il est vrai, largement payer leur impopularité; mais les victimes des agents du fise exagèrent beaucoup l'habileté et la perversité de ceux-ci. C'est là un exemple de la peine incrovable que l'on éprouve à obtenir des renseignements exacts dans ces pays-là. Il faut demander ou plutôt se laisser donner vingt fois le même renseignement par autant de personnes différentes pour espérer atteindre à la vérité après un contrôle sévère. On v perd un temps infini. Un vovageur qui ne reste que cinq ou six mois dans une semblable contrée rapporte nécessairement, si zélé et intelligent soit-il, incomparablement plus d'informations fausses que d'exactes. A en croire quelques-uns la douane chinoise prélèverait un droit d'entrée de 15 pour 100 qui serait majoré de 50 pour 100 par les exigences illégales et les tours du bâton des douaniers. En réalité,

<sup>1.</sup> House of commons. Sessional papers. La valeur totale des échanges peut être estimée à un peu plus de 2.500.000 roupies par an.

il convient d'en rabattre. Nominalement le droit est de 3 pour 100; mais les agents du fisc, en employant des balances spéciales et en faisant payer la taxe en cuivre et non en argent selon un système que nous expliquerons plus loin, rehaussent le droit à environ 4 pour 100. De plus si les marchandises qui ont été déclarées comme devant être vendues dans un certain arrondissement viennent à être expédiées dans un autre faute de pouvoir s'écouler dans le premier, elles sont soumises à une nouvelle taxe égale à la première. En 1893 ces droits furent supprimés ainsi, comme nous le verrons, que toutes les taxes commerciales. Mais cela ne suffisait pas pour mettre le commerce indien sur un pied d'égalité avec le commerce russe; car celui-ci jouit de primes à l'exportation qui ne sont pas accordées aux marchandises anglo-indiennes. D'autre part les grands négociants anglais ne s'occupent point comme les marchands de Moscou d'entrer en relations directes avec leur clientèle indigène, ou du moins avec les principaux commissionnaires indigenes. Semblablement, les marchands indous qui ont des affaires avec le Turkestan ne cherchent pas à entrer en rapports aussi intimes avec la clientèle de Kachgarie que le font les marchands sartes de Boukhàra et de Marghélán. Ceux-ci vont chercher le client et le sollicitent, ceux-là attendent le client et se font solliciter par lui. Il est curieux que l'on doive adresser au commerce anglais, en comparaison du commerce russe, le même reproche que l'on adresse au commerce français en comparaison du commerce allemand ou même anglais.

Des articles importés de l'Inde, ce sont les etoffes qui se vendent le plus. Elles sont à juste titre plus estimées et trouvent un débit plus facile que les étoffes russes. Un peu plus chères, elles sont plus souples, plus élégantes; on leur reproche seulement d'être un peu trop légères pour le climat. Les industriels d'Angleterre ou d'Hindoustain ne pensent pas devoir modifier leurs procédes pour un marché aussi restreint que celui du Turkestan et les marchands, de leur côté, ont profit à cette légèreté qui diminue les frais de transport. Le tissu le plus communément demandé dans les bazars de Yarkend et de Khotan est le khaçah (a. ), calicot blanc pour chemises qui coûte 1 fr. 07 le mètre plarg.

0<sup>m</sup>, 70). Une pièce de ce tissu qui vaut 5 roupies à Amritsar, en vaut 8 à Lé, près de 12 à Khotan, en sorte qu'une charge de 60 pièces qui se paie 300 roupies à Amritsar se vend 700 à Khotan. Le profit net est évalué à 100 roupies environ. Le *daha* est une cotonnade plus mince, blanche, dont on fait des turbans; il vaut de 0 fr. 80 à 1 fr. 30 le mètre; le kiciah est une mousseline qui sert pour les turbans des hommes et les voiles des femmes, le belentir (مانتر), cotonnade blanche, à fleurs de couleur, s'emploie pour faire des chemises et se paie 0 fr. 94. Outre ces tissus on vend encore en moindre quantité une étoffe de qualité un peu supérieure, très légère, transparente et ornée de dessins, dite agha banou اغالان), princesse et dont le mètre coute 1 fr. 70, des ceintures à raies bleues (loungi, 📢, dont les Indiens et les Afghans usent comme de turbans, puis du velours pour les bonnets de femmes (de 6 à 20 francs), le himghaib (Lie, étoffe de soie brodée d'or dont les femmes ornent les devants de leurs robes (de 28 à 47 francs le carré de la largeur), enfin des chales grossiers et du mauvais drap (13 francs le metre). Les cordonniers du Turkestan consomment une certaine quantité de peaux de chèvre tannées et teintes en rouge provenant de Nourpour. On les appelle kérem (کرم) et elles se paient de 1 à 4 roupies l'une, c'est-à-dire quatre fois plus qu'en Inde. Les épices diverses, gingembre, cannelle, poivre, zartchéva, clous de girofle, safran donnent lieu à d'assez beaux bénéfices et ont l'avantage d'être transportés facilement. Le sucre candi (nabat, est moins apprécié des marchands; il est lourd, risque de se fondre dans les torrents et le sucre de betterave russe en a fait baisser le prix, encore que les indigenes consentent à le payer un peu plus cher, une roupie un quart le kilogramme. L'indigo nécessaire pour teindre les étoffes et les tapis est très demandé sur le marché de Khotan où il coûte de 3 1 2 à 5 roupies au lieu de 0,8 et 1 1 4 à Lahore. L'indigo de première qualité ne se trouve pas à Khotan. Ajoutons, pour achever la liste des importations, des dattes sèches, diverses drogues telles que

l'opium et le *nárket*, du thé qui réussit à tromper la surveillance des douaniers, des peaux de loutre, des perles, du corail, des plumes de héron, de la bijouterie en imitation, de la coutellerie, des aiguilles, des épingles, des boutons, du fil.

Les exportations consistent surtout en or, en laine et en duvet de chèvre dont les Kachmiriens fabriquent leurs châles. La soie était autrefois un article important d'exportation, mais la diminution de la production à cause de la maladie des vers et la baisse des prix dans l'Inde ont à peu près supprimé ce commerce. Les tapis et les feutres de Khotan trouvent toujours un débit notable au sud du Karakoram, puis le thé chinois que les habitants de La-dag s'obstinent à préférer aux thés de l'Himalava et de Cevlan, le hachich, dont le commerce est réputé particulièrement profitable, le tabac, quelques peaux et quelques drogues, des raisins secs, de la rhubarbe et des chevaux de Viernyi, d'Ili ou de Karachahr. Les exportations ne balancent pas les importations, le déficit est comblé en lingots d'argent. Une partie très faible des articles susnommés, notamment des tapis de selle et des chevaux ne font que transiter par le La-dag pour se rendre au Tibet proprement dit, jusqu'à Lha-sa. En dehors des marchandises russes, indiennes ou anglaises, il pénètre dans le Turkestan chinois quelques objets provenant d'Allemagne, d'Autriche, de France. Les matières colorantes spécialement sont allemandes; on trouve aussi quelques articles de Vienne ou de Paris, de la coutellerie et des drogues allemandes, de la mercerie française. C'est insignifiant; il faut cependant tenir compte que certains industriels français ont coutume de laisser vendre leurs produits avec des marques étrangères et que la coutellerie de Sheffield par exemple est en partie fabriquée à Saint-Étienne.

Avant de terminer ce chapitre il importe de dire un mot de la question de la monnaie que la dépréciation de l'argent n'a pas peu embrouillée.

L'unité monétaire est la même qu'en Chine, c'est-à-dire l'once d'argent de seize à la livre chinoise. Les Chinois l'appellent *leang*, les Turcs sar (....); c'est ce qu'on nomme tael dans l'argot usité en Extrême-Orient. Le poids légal en est de 37 gr, 75 et la valeur nomi-

nale de 7 fr. 50. L'argent circule sous forme de lingots munis d'inscriptions en chinois et dont le poids détermine la valeur; on est donc obligé d'avoir toujours une balance avec soi. Les plus gros de ces lingots pèsent en moyenne cinquante onces; on leur donne le nom de yámba ou jámbou, corruption du chinois iuen-pao. Les plus petits pèsent une once et quelquefois moins: d'ailleurs les coupures quelconques d'argent pur ont exactement le môme prix relatif. Seulement les gros ) amba font prime d'environ 2 pour 100. C'est moins une monnaie qu'une marchandise-type à laquelle on rapporte toutes les autres. Comme monnaie divisionnaire on se sert de pièces de cuivre percées au milieu, bien connues chez nous sous le nom argotique de sapeque. Dans le Turkestan on les appelle tchahah (P. ou datchin, du chinois ta tsien, grand sou, parce que le sou du Turkestan vaut plus que le sou de Chine. Tandis qu'il y a de ceux-ci 1,700 ou 1,500 a l'once, il n'y en a que 412,5 de ceux-là. Ce dernier chiffre représente le taux moyen de Kâchgar; mais à Khotan, ville industrielle qui vend beaucoup à prix d'argent et où l'argent plus abondant est meilleur marche, l'once ne contient jamais plus de 400 sous et le plus souvent le cours oscille entre 385 et 394. Au-dessous du datchin est le poul P., Jack monnaie de compte, qui, à Yàrkend, à Kachgar et dans tout le nord du Turkestan, constitue la moitié du datchin, mais qui, à Khotan et à Kéria, est assimilée au datchin même. Cinquante poul font un tenga اتنكه), en sorte qu'un tenga de Kachgar vaut vingt-cinq sous au lieu qu'un tenga de Khotan en vaut cinquante. Dans cet ouvrage je me sers toujours de ce dernier dont la valeur en monnaie française varie, selon le cours de l'once, de 0 fr. 974 à 0 fr. 906. J'ai calculé mes réductions sur la valeur moyenne de 0 fr. 94. Si je me suis fondé pour opérer mes réductions sur le prix fort de l'argent c'est que le pouvoir d'achat de celui-ci n'a pas ou n'a que fort peu diminué dans les transactions intérieures depuis le début de la baisse de l'argent en 1873. En cette dernière année un tchavrek de blé coutait 37 sapeques et demie, il en vaut de 35 à 40 aujourd'hui; la même quantite de pain qui se

pavait alors 62 1 2 se paie 66 1 2. On donne toujours autant de pièces de cuivre pour une once d'argent qu'on en donnait alors, sauf à Khotan où le taux a baissé de moins de 5 pour 100 pour la raison que j'en ai donnée et parce qu'il y a là un marché d'or relativement important. Toutefois les prix étaient beaucoup plus bas qu'aujourd'hui avant 1860. D'après le témoignage des vieillards le blé valait 14 sapèques au lieu de 30, le mais 10 au lieu de 22, un ouvrier recevait 7 sapèques de salaire journalier au lieu de 12. Le prix des objets fabriqués aurait moins haussé, car la pièce de cotonnade n'a passé que de 30 à 50 sapèques. Mais ces prix avilis étaient la conséquence de conditions économiques particulièrement mauvaises, d'une administration détestable qui avait répandu partout la misère; tous les vieillards que j'ai interrogés les présentaient comme des prix tout à fait exceptionnels et anormaux et ils tenaient la hausse qui s'est produite depuis pour un retour à l'état normal. Cette hausse s'est d'ailleurs manifestée et a atteint son point culminant avant que l'argent ait commencé à être déprécié d'une manière sensible, c'est-à-dire avant 1873 ; depuis cette date le prix des objets est rigoureusement resté le même, ce qui démontre péremptoirement que la baisse de l'argent n'a eu aucune influence sur lui. Le même fait s'observe d'ailleurs dans l'intérieur de la Chine où la dépréciation qu'a subie le métal blanc en Europe n'a eu jusqu'à ce jour aucune conséquence notable, quoi qu'en aient pu dire quelques économistes de fantaisie. Dans le Turkestan comme en Chine, l'or est la seule marchandise dont la valeur ait augmenté au regard de celle de l'argent et cette valeur a augmenté progressivement à partir de 1873, c'est-àdire à partir du moment où l'argent commença à baisser sur le marché européen. Il valait à Khotan 103 tengas l'once en 1873, 133 en 1891. 152 en 1893. La progression a donc été moindre qu'en Europe et l'or ne coûte encore que 19 fois et demie son poids d'argent. D'ailleurs il est évident que dans les transactions avec les pays où l'argent a été dépré-

<sup>1.</sup> D'après Forsyth: Mission to Yarkund. Il donne les prix de Yarkend, toujours un peu plus bas que ceux de Khotan.

cié l'once ne peut pas conserver sa valeur comme elle la conserve à l'intérieur; mais cette valeur varie selon les circonstances et ne suit pas exactement les cours de l'argent à l'étranger. Dans le trafic avec la Russie, les exportations étant plus considérables que les importations, l'once est plus chère, valant 2,12 roubles papier (1891), c'est-à-dire 5 fr. 72 or, ce qui fait ressortir le tenga à 0 fr. 70 à raison de 3,9 au rouble. Au contraire, le Turkestan achetant à l'Inde plus qu'il ne lui vend, l'once d'argent se trouve ravalée à un taux inférieur, supérieur toutefois au cours d'Europe. Elle se change contre 3,2 roupies à Yâr-kend, en d'autre termes contre 4 fr. 67, ce qui met à 0 fr. 58 le tenga de deux et demi à la roupie.

Voici à titre de memorandum les poids et mesures employés dans le Turkestan chinois :

1º Poids.

pong (chinois fenn) = 1 centième d'once, 0gr, 3775.

by pong (chinois fenn) = 1 divième, 3gr, 775.

miskâl (le trien chinois) = 1 divième, 3gr, 775. Le miskâl d'or vaut 1 septième d'once, soit 5gr, 1.

sar le leang chinois, once = 37gr, 75.

djing (ch. Kin), livre = 16 onces, 601 grammes.

djing (ch. Kin), livre = 16 onces, 601 grammes.

dipertification d'appear le spices = 1 livres, 2ks, 116.

dipertification d'appear les épices = 1 livres, 2ks, 116.

dipertification d'appear les étoffes.

12 livres et demi ou 200 onces = 7ks, 5

2º Mesures pour les étoffes.

chiza ch. teh'eu tzeu) pied = 0m, 35.

dipertification = 2 pieds, 0m, 70.

de la largeur de l'étoffe, lé.

3º Mesure agraire.

mou ou moullah (ch. meou) == 666 centiares. Vulgairement appelé tchayreh parce qu'on y sème un tchayrek de grains.

Il a été parlé ailleurs des mesures itinéraires.

LA RELIGION ET LE CLERGÉ. — SURVIVANCES DES ANCIENS CULTES ANTÉRIEURS A L'ISLAMISME. — SORCELLERIE.

La population du Turkestan chinois est musulmane sunnite du rite hanéfite. Elle reconnaît comme chef des fidèles (امير المؤمنين) le khân de Boukhâra et, au-dessus de lui, le sultan de Constantinople. Cette simple constatation me dispense d'entrer en de longs développements sur les croyances de ce peuple, de même qu'elle m'a dispensé de m'étendre sur la législation civile qui la régit. Je me bornerai à noter quelques particularités, à donner quelques détails sur le clergé, sur la manière dont la religion est pratiquée et la loi appliquée.

Le clergé se divise en deux catégories: les juges et prêtres d'une part, les simples clercs d'autre part *(mollá, Ma)*, orthographe incorrecte pour , maoula, seigneur). Ceux-ci comprennent à peu près tous les majeurs du sexe masculin qui savent lire et écrire et affectent de porter le turban. Ces soi-disants seigneurs n'ont droit à aucun privilège et sont généralement des gueux assez misérables qui font de tous les métiers, tour à tour ou à la fois bèchent leur jardin et tirent les sorts, écrivent et lisent les lettres de leur prochain, soignent ses maladies et parfois ses bestiaux. Au-dessus de cette classe, indécise et louche — encore qu'elle compte des hommes de mérite et très hono-

rables — il v a celle des decimateurs pourvus de fonctions déterminées etrétribuées, qui ont le droit de dire la prière à la mosquée en public (pichnamaz, بمشنماز, les mouezzin qui font l'appel à la prière, les professeurs ou simplement pensionnés de médressé, sortes de chanoines, les *imám* ou curés de paroisse, les *moulitecth*, commissaires de police, les *reus* préfets de discipline, chefs des *mouhtecib*, les *házi* ou juges, les moufti ou jurisconsultes, les khatib, archiprètres chargés de l'oraison solennelle du vendredi dans les mosquees cathédrales, les molla a'lam (علم). docteurs très savants, juges suprèmes d'une circonscription religieuse. Au temps où la Kachgariefut pratiquement independante, le clergé fut tout puissant et fonda un véritable gouvernement théocratique sous la direction des descendants du Maître très vénéré, Makhdoum Vzam le*khodja*. Il fut très riche, tres orgueilleux, tres borné d'esprit et très vexatoire. Les mosquées possédaient d'importants biens de mainmorte, de tous côtés avaient surgi d'innombrables saints à miracles déjà enterrés ailleurs, mais qui furent ensevelisune seconde fois pour le plus grand profit des pieux pensionnaires affectés à leur culte, largement dotés, percevant la dime de districts entiers. Les Chinois venus, ils confisquèrent une grande quantité des biens du clergé irrémédiablement hostile, le réduisirent à la portion congrue. Aujourd'hui les ministres du culte ont diminué en nombre comme en fortune. Les principaux d'entre eux qui, en général, ont succédé dans leur charge à leur propre père et à une suite plus ou moins longue d'ancètres, ont conservé encore une haute situation.  $\Lambda$  la khan, molla a'lam de Khotan, est un des hommes les plus riches du pays et le plus considere; son pere était déjà juge suprême, sa mère descend des anciens rois de Khotan. Outre ses biens personnels, il jouit d'un casuel considérable. Il tient table ouverte, sa maison est une ruche bourdonnante de visiteurs qui viennent faire leur cour, de mollas subalternes, de fermiers et de commissionnaires, de derviches et de mendiants, de protégés et de clients, de domestiques et d'esclaves. Au reste trop grand seigneur pour être lettré, c'est son secrétaire des commandements qui fait toute sa

besogne. Les ressources spéciales du clergé consistent en biens-fonds inaliénables, aoukáf, qui ont été constitués par des dons de prince ou des fondations de particuliers en faveur des mosquées et des médressés. Ces biens sont encore importants malgré les confiscations de Chinois. Les terres du mazàr d'Imam Dja far Tevran à Tchira nourrissent cinquante cheikhs et ce n'est pas l'un des premiers. Le temps n'est plus où des cantons entiers étaient la propriété des établissements religieux. Tout Nia appartenait autrefois au mazár d'Imán Dja'far Sádik, aujourd'hui la conquête chinoise a libéré la population laique de ses obligations, sauf que chaque maison continue à envover chaque année au mazàr un tchayrek de farine; mais en même temps l'assemblée des notables a conservé le droit de nommer l'administrateur (متوكر) des biens propres du mazàr, réduits à la forêt et aux pâturages qui s'étendent au nord de Via, nourrissent trois mille moutons et quelques dizaines de vaches. Encore les cheikhs ont ils grand' peine à faire respecter leurs droits des bergers, qui ont une tendance de plus en plus marquée à se considérer comme propriétaires des troupeaux sacrés, dont ils tondent la laine et vendent les meilleures bêtes à leur profit. En dehors des revenus des diverses fondations anciennes, le clerge bénéficie des legs et dons des fidèles généreux, de la dime purificative, et du casuel, des frais judiciaires, des redevances pavées pour les baptèmes, mariages, enterrements. La dime purificative (zékát), devenue purement facultative, produit de moins en moins, les legs se font plus rares et l'église serait menacée d'une misère prochaine si la vanité individuelle ne travaillait puissamment à lui attirer encore de belles offrandes, glorieuses pour ceux qui les font.

Les attributions judiciaires et policières du clergé ont diminué dans une large mesure. Les kàzis jugent les cas qui leur sont soumis bénévolement, mais ils n'ont aucun pouvoir de contrainte i et l'administration ne reconnaît à leurs arrêts qu'une autorité limitée. La verge du

<sup>1.</sup> Ils peuvent réclamer l'intervention du bek, mais celui-ci a la faculté de refuser s'il le juge à propos.

reis n'est plus qu'un symbole et les moulitécib chargés de veiller à la stricte observation des préceptes du Koran ne sont plus armés que de bons conseils. Le juge suprême n'a pas le droit de pumir un individu, reconnu coupable par lui selon la loi musulmane, de plus de quatorze coups de bâton. Les indigènes ne se contentent pas toujours de la décision des kàzis et recourent volontiers aux magistrats chinois qui jugent selon la loi chinoise et ne s'occupent en aucune manière des sentences rendues antérieurement par les juges musulmans. Ceux-ci ont gardé la juridiction exclusive des cas concernant le mariage et le divorce, mais les vols de quelque importance, les meurtres, coups et blessures, tous les délits intéressant la sécurité publique relèvent des magistrats chinois, qui, en outre, s'ingérent souvent à la demande des intéressés de connaître des litiges relatifs à la propriété, aux ventes, aux successions, etc., mais seulement en ce qui concerne l'examen des titres, les manœuvres frauduleuses, et nullement en ce qui regarde par exemple les partages d'héritage. Pour la fixation des parts le juge chinois renvoie toujours au kâzi, qui est juge au civil tandis que le magistrat chinois est juge au criminel sauf exceptions admises librement par tous.

Au reste, les juges musulmans sont choisis par les autorités chinoises. Leur nomination ne donne pas lieu à autant de brigue et de corruption que celle des fonctionnaires civils. En entrant en fonctions les kàzis se contentent de faire un cadeau modeste au préfet; le molla a lam de Khotan ne donne pas plus de mille à quinze cents francs. La liberté qu'ont les préfets chinois de nommer qui leur plait est nécessairement limitée par l'opinion publique qui ne permettrait pas qu'ils choisissent des individus notoirement indignes et incapables; comme il faut pour le maintien de l'ordre public que ces juges soient respectés, ils ne peuvent être pris que parmi des gens avant une situation de fortune suffisante et généralement appartenant par leur famille et leurs relations au monde clérical. Le recrutement est ainsi essentiellement aristocratique malgré le vernis démocratique de l'Islam. Toutefois l'administration chinoise s'efforce d'écarter des fonctions sacerdotales les

hommes les plus influents, les plus réputés pour leur science et leurs vertus. Les médiocres lui plaisent davantage: ils sont plus souples et moins dangereux. Les docteurs les plus zélés et les plus instruits sont d'ailleurs peu tentés de briguer des places, car il leur faudrait faire trop de concessions dans l'application de la loi. Le moufti de Khotan est oblige par le caractère de son office d'être un homme instruit, cependant son instruction n'est pas de premier ordre même pour le pays. Celui de Kéria s'est à force de hàblerie et d'affectation d'austérité acquis un renom de docteur éminent, mais il se ferait refuser à un examen de l'Ecole des langues orientales. Tous les kâzis que j'ai vus étaient fort ignorants. Lorsque le tao-t'ai de Kâchgar envoya en 1892 un plénipotentiaire pour régler avec les Anglais la question du Pamir il eut grand'peine à trouver parmi le clergé de Kâchgar quelqu'un qui sût assez le persan pour servir d'interprète. Le *molla a'lam*, qui fut enfin désigné, ne fut pas toujours, si j'en crois ce qu'on m'a rapporté, à la hauteur de sa tâche. Ce n'est pas que les docteurs non pourvus de fonctions soient de remarquables savants. Je n'ai connu que deux mollas capables de comprendre le texte arabe du Koran. Un seul professeur de médressé à Khotan connaît les commentaires arabes du Livre sacré et peut les expliquer ; c'est, d'ailleurs, le pédant le plus mal élevé que nous avons jamais rencontré. Chez les musulmans la largeur d'esprit est trop souvent en raison inverse de la science et c'est sans doute à l'ignorance généralement répandue dans le Turkestan que la population de ce pays doit ses qualités de tolérance et de cordialité bienveillante.

Les médressés ou collèges de théologie, véritables couvents, ont fréquemment plus de professeurs que d'élèves; dans les plus sérieux on apprend le Coran par cœur saus l'entendre, on étudie le droit canon, et l'on explique quelques livres persans faciles comme le Gulistan. La plupart des médressés, qui sont nombreuses, sont moins des collèges que des hôtelleries et des réfectoires de moines (cheikhs), dont le meuble essentiel n'est point la bibliothèque, mais la grande marmite de fonte autour de laquelle tout gravite. La valeur et la réputation s'en mesure

à la dimension de cette marmite et à la succulence des moutons qu'on v fait cuire.

Pour achever de passer en revue le personnel religieux il convient de dire un mot des moines mendiants et errants, derviches, kalendar ou *divâna*, qui sont-organisés en un ordre à la tête duquel est placé un pir. Ils ont renoncé au monde, ont fait vœu de pauvreté et parcourent les rues et les routes en demandant l'aumône et en célébrant la gloire de Dieu. Ce sont très souvent des vagabonds sans feu ni lieu ou des fous qu'on traite avec bonté, avec un respect plus ou moins ironique et qui, par suite, sont parfaitement inoffensifs. Il est d'ailleurs difficile de distinguer a priori ceux qui sont vraiment affiliés à l'ordre monastique des faux frères qui ont adopté le costume, le langage et les manières des derviches authentiques. Ce costume consiste en une tunique courte (djenda, جنده, faite de pièces et de morceaux rouges, verts, bleus, jaunes, parsemée de petites touffes de fils, un grand bonnet pointu (koulah, کلاه, un tchiltár, faisceau assez épais de longs cordons bruns qui servent de turban ou de ceinture à volonté et enfin un bâton (aça). Quelques-uns seulement portent une culotte. Ainsi accoutrés ils se promènent dans les lieux publics et les bazars, se montrent dans les cours et les vestibules des grands personnages et des riches marchands, ont leur franc parler, disent son fait à chacun en un langage volontiers mordant et grossier. Ils ont une danse particulière d'un rythme vif, violent qu'ils exécutent en chantant un cantique pieux d'une voix ardente, passionnée, dont le refrain est généralement: Ya Allah! inchàh Allah! Ils s'accompagnent d'ordinaire avec le sipa) et ils s'evaltent, tournent de plus en plus rapidement, chantent sur un ton de plus en plus tragique et insensé jusqu'à ce qu'ils soient à bout de forces. Les femmes exécutent quelquefois cette danse, et, en ce cas, elles se serrent la taille avec une ceinture d'homme. Chose curieuse! j'ai retrouvé au fond du Tibet la même danse dansée par des mendiants tibétains, avec les mêmes gestes, les mêmes jeux de physionomie et, sinon la même chanson, du moins le même air; seulement les mendiants tibétains se couvrent la figure d'un masque et s'accompagnent de tambourins. La ressemblance est telle qu'elle frappa nos domestiques musulmans non moins que nous et qu'ils se mirent à battre la mesure en criant : Ya Allah! inchâh Allah! Il n'est pas probable que cette ressemblance soit fortuite.

Le clergé du Turkestan chinois, quoique déchu de son ancienne omnipotence, a conservé une grande influence sociale qui reste la pierre d'achoppement à l'établissement définitif de la domination chinoise. Le molla a'lam de chaque localité partage la prééminence avec le bek et il est difficile de dire laquelle est la plus forte de l'influence laique ou de l'influence cléricale; elle se pénètrent l'une l'autre à un point dont nous nous faisons difficilement une idée en Europe où l'élément religieux et le laique, beaucoup plus clairement séparés, ont toujours une tendance à s'opprimer l'un l'autre. Chez les musulmans la confusion du spirituel et du temporel n'amène aucunement l'annihilation de celui-ci ainsi qu'au Tibet par exemple. Les deux éléments sont trop intimement liés pour se faire tort l'un à l'autre; ils ne sont en somme que les deux faces d'une même chose. Les mollas ne sont point populaires. On leur reproche leur avarice, leur àpreté à tirer profit de la religion, leur zèle hypocrite, leur étroitesse d'esprit, la dureté avec laquelle, dés qu'ils sont les maîtres, ils forcent le pauvre monde à faire ses dévotions et à suivre à la rigueur une foule de prescriptions ennuveuses. On se souvient que sous Yakoub Bek ils menaient les fidèles à la mosquée à coups de bâton, châtiaient les femmes non voilées et les hommes sans turban, coupaient le nez des fumeurs, égorgeaient les femmes de mœurs légères. Un jour, le gouvernement de Habiloullah Hàdji venait à peine d'être installé à Khotan, des ivrognes furent surpris; séance tenante, ils furent condamnés avec celui qui leur avait vendu de l'eau-de-vie à avoir la tête tranchée. Aussi le vulgaire dépense-t-il volontiers sa verve satirique à blasonner les membres du clergé. « Deux mollas, dit le proverbe, font un homme, un molla fait une femme. 🤊

Fais ce que dit le molla, ne fais pas ce qu'il fait.

Tirer un sou d'un molla, c'est tirer des crins d'une galette (de l'huile d'un mur).

On ne se gêne pas pour maltraiter le clergé en discours ; mais il n'v faut pas attacher plus d'importance que cela n'en mérite. Les peuples ont toujours aimé à dauber leurs maîtres ; ils n'en obéissent pas moins. Ce sont des mollas qui en 1863 ont soulevé contre les Chinois la population de Koutcha et celle de Khotan. On continue à les craindre et à les écouter, ne fût-ce que par haine des conquérants. Il est vrai que la religion n'étant plus obligatoire, on en prend à son aise avec ses préceptes. Il y a un certain nombre de gens, des riches surtout, qui pour soutenir leur crédit, et se donner le caractère d'hommes respectables, se piquent d'être fidèles observateurs de la chériat, qui font leurs ablutions et disent leurs prières très régulièrement, pavent la zékát aux mosqués, aux médressés, aux pauvres, portent le turban, s'abstiennent de jouer aux jeux de hasard, de boire de l'eau-de-vie et de fumer; car c'est une particularité de l'islamisme de ce pavs que l'usage du tabac soit tenu à péché. Mais la religion de la masse est douteuse : on n'abuse ni des ablutions, ni des prières, il v a généralement fort peu de monde à la mosquée, sauf les jours de fète; on s'abstient de la zéhát, on laisse les turbans chez les marchands, on fume non seulement le tabac, mais aussi le hachich et à l'excès, et si l'on est très strict à s'abstenir de la viande de porc, on ne s'interdit pas absolument l'eau-de-vie. Les tchay khánah sont souvent des tripots où l'on joue et où l'on s'enivre. On voit, rarement il est vrai, des ivrognes festonner dans les rues, plus fréquemment des femmes se promener le visage découvert. Le fanatisme est si peu dans les mœurs que les habitants du pays, musulmans sunnistes, n'éprouvent point de scrupules à donner leurs filles aux Balti chiites, en présence de qui les Afghans, plus rigoristes, détournent la face et crachent à terre. Bien mieux, il est loin d'être sans exemple qu'à l'indignation des prêtres austères, un Chinois épouse une musulmane avec les formes du mariage musulman par devant un molla complaisant. Le peuple est très peu instruit de sa religion; tout le monde sait la sourat fátihat, le chapitre premier et suffisant du Koran, peu savent davantage.

Les fêtes sont assez strictement observées. Ce sont des occasions de réjouissances et de farniente que l'on se garderait bien de négliger. Si le jeune de ramazan rend la journée pénible, on se dédommage la nuit. Aux fêtes de la rupture du jeune et de Kourban les riches et les pauvres, les hommes, les femmes et les enfants revêtent des habits neufs. Beaucoup empruntent pour se mettre en état de paraître dignement. Les parents et les amis, hommes et femmes, vont se voir dans leurs-demeures respectives pour se souhaiter la fête. Les hommes se serrent les mains en disant: Moubàrek bolsoun! Les femmes se baisent au visage. Puis tout le monde se rend à la mosquée pour la prière solennelle. Au retour, chacun étend chez soi de nouveaux feutres, de nouveaux tapis; on y place un dastarkhân avec du pain, des sucreries, des fruits, des pâtisseries confectionnées pour la circonstance, zangza et boukoursak, que l'on recouvre d'une serviette blanche, et chaque personne qui vient en visite en prend sa part. Ce dartarkhån reste exposé pendant les huit jours que dure la fête et jusqu'au huitième jour les artisans chôment, les boutiques sont fermées, le commerce est arrêté.

Les édifices du culte sont en général fort mesquins et mal entretenus. La plupart des mosquées ressemblent à des hangars formés de trois pans de mur, d'un toit et d'une colonnade de bois avec une palissade pour empêcher les chiens d'entrer. Presque toutes celles qui se distinguent par une masse imposante, la solidité de la construction et une certaine ornementation, ont été élevees par ordre et aux frais du gouvernement de Yakoub Bek ou de Habiboullah Hàdji. Dans la ville de Khotan on compte 44 mosquées et la seule convenable est la mosquée cathédrale qui n'offre d'ailleurs rien qui soit digne d'être noté. Les mazars, tombeaux des saints auxquels la superstition attribue toutes sortes de vertus spéciales, sont plus soignés; encore n'est-ce pas la tombe même qu'on s'attache à faire belle et grande, mais les bâtiments où vit la communauté des religieux attachés au culte du saint et chargés de faire le rep is sacré en son honneur. On ne saurait être plus pratique. Les deux mazars les plus remarquables de Khotan sont celui de Hazret Soultán Abou Séid, au nord de la ville, et celui de Mohammed Djelâl ed-dîn au sud. Ce dernier est appelé ordinairement Altoun mazar à cause de la légende selon laquelle le saint qui v est enseveli recut du ciel à sa naissance un berceau d'or. Dans la province de Khotan sont répandus une foule d'autres mazars dont les plus vénérés sont celui de Dja far Teyran à Tchira et ceux des douze imams descendants de Ali à qui l'on attribue la conversion du pays à l'islamisme. Je reviendrai sur ce sujet dans un mémoire particulier. Je me bornerai à établir ici que le culte de ces saints musulmans, dont fort peu sont authentiques, se rattachent aux religions antérieures à l'islamisme. Les prêtres musulmans, impuissants à détruire la venération que le peuple avait vouée à certains sanctuaires antiques, les ont adoptés et baptisés du nom de personnages islamiques. Certains faits que l'on attribue aujourd'hui à ceux-ci se retrouvent dans les légendes bouddhiques rapportées par Hiouen Ts'ang. Ainsi l'on raconte que la bonne nouvelle fut apportée pour la première fois dans le pays en l'année des ambassades par un parent du prophète, Imâm Dja far Teyrân, qui se rendit de La Mecque à Tchira en volant à travers les airs. Or le moine bouddhiste nous apprend qu'à Keria il y avait une statue du Bouddha en bois de santal, haute de vingt pieds et lumineuse, faite à Kauçambi dans l'Inde et que lorsque le Bouddha eut quitté ce monde, la statue s'élança dans les airs et arriva au nord du royaume de Khotan-Keria de même que Dja far. La légende de Djemal ed-din, dont le mazàr est à Kéria, et que Dieu vengea des injures dont il avait eté l'objet de la part des habitants de Kétek en ensevelissant cette ville sous le sable, est précisément la légende de l'arhan bouddhiste, qui, maltraité

par les habitants de Ho-lao-lo-kia, fut vengé d'une pareille manière et se retira pareillement à Kéria. Le mazar de Khodja Moubebb Khodjam près d'Oudjet est situe sur l'emplacement d'un ancien monastère bouddhique. On v trouve quelques restes de constructions en pierres sèches adossées à la colline de la même manière qu'un couvent tibétain et dans une grotte, annexe de ces constructions, nous avons découvert une recension en kharoshti du Dhammapada. Wais il ne faudrait point conclure de la que les mazârs soient en géneral des couvents bouddhiques islamisés, et que les cultes et les légendes locales ne soient que les cultes et des légendes bouddhiques revêtus d'un masque musulman. Je tiens pour certain que nous devonsen faire remonter l'origine beaucoup plus haut et que le bouddhisme lui-même n'avait que capté et détourné à son profit les objets de la religion populaire antérieure. Le culte des mazars est essentiellement paien. Ils sont toujours ornés de tough, queues de cheval suspendues à des perches, signes qui en manifestent le caractère sacré. Or ce n'est pas la un usage musulman, ni bouddhique; mais nous en retrouvons la source dans le chamanisme. Chez les Turcs de l'Altay <sup>1</sup> le sacrifice le plus solennel est celui du cheval. L'animal tue, on en détache la peau avec la tête et les pieds et l'on fixe cette dépouille à une perche, de manière que la tête regarde l'orient. Chez les vieux Turcs, au rapport des chroniqueurs chinois, les têtes des victimes immolées en l'honneur des morts étaient attachées à des perches. Chez les Kazak, dans les céremonies des funerailles, au lieu de tuer le cheval en l'honneur du mort, on se contente de lui couper la queue, et le cheval ne doit plus servir, car il est censé avoir été sacrifié. Puis, la coutume franchissant une troisieme étape, on s'est borné à suspendre des queues de cheval quelconques sur la tombe de ceux que l'on voulait honorer. Le tough n'est ainsi que le reste du sacrifice primitif, il représente la victime que l'on immolait réellement dans les temps anciens, aussi plus un saint a de tough sur sa sépulture, plus il

t. Pour tout ce qui concerne les Tures de Siberie, voir l'excellent livre de M. Radlot: Aus Scharien

est vénérable. En outre le principal office des mollas attachés à un mazar est de faire un repas en commun; le premier soin de ceux qui fondent un mazar est de le munir d'une marmite qui a un caractère sacré comme le ciboire et le calice; les pèlerins ont le devoir, s'ils veulent que leur visite soit agréée du saint et leur soit profitable. d'offrir ce qu'il faut pour préparer le repas. On sait que manger ensemble était, dans toutes les religions antiques, un acte sacramentel. Chez les Turcs de l'Altay le prêtre divise la viande de la victime, l'offre aux dieux, hôtes invisibles, puis la distribue aux assistants, hôtes visibles qui représentent les dieux et. par conséquent, sont tenus de manger avec avidité. Le repas commun des mazars est simplement un reste de sacrifice paien. Les mazars sont situés le plus souvent dans des endroits écartés et déserts, or les Turcs paiens de Sibérie de même que les Kazak, les Mongols et les Tibétains ont une particuliere vénération pour les lieux de ce genre. Les grands sacrifices des Turcs altaiques s'accomplissent près de petits bois de bouleaux solitaires, les Kazak continuent à faire des sacrifices près de certains arbres isolés dans la steppe. Le génie qui v réside et qui a aujourd'hui pris le nom d'un saint musulman, a la vertu de procurer des enfants aux femmes steriles, qui viennent en secret immoler des brebis. C'est également le service le plus ordinairement demandé aux saints des mazars. A la naissance d'un enfant, les parents vont souvent en pelerinage au procham mazàr et v donnent le festin de naissance. Lorsque, la premiere année accomplie, on doit raser pour la première fois la tête de l'enfant, on accomplit souvent sur le tombeau d'un saint cette cérémonie, qui avait primitivement le caractère d'un sacrifice religieux, et qui est toujours accompagnée d'un repas. Enfin les mazars sont environnes de terreur superstitieuse; le téméraire qui ne se tiendrait pas a la distance réglementaire de la tombe et oserait en approcher davantage serait immediatement englouti ou foudrové.

Ce culte des mazars se rattache au vieux culte des ancètres. Le seul fait que ces sanctuaires sont toujours des tombeaux le laisserant supposer. Il ne suffit point qu'ils soient consacrés à des saints musulmans,

il faut que ces saints soient considérés comme y étant ensevelis; pour satisfaire à la superstition populaire les mollas ont été obligés de fabriquer des légendes permettant de faire mourir en Kachgarie une foule de défenseurs de la foi, qui sont authentiquement morts en Arabie, en Mésopotamie ou en Perse. J'irai plus loin et je crois pouvoir poser en principe que ces mazars recouvrent les tombes des anciens princes du pays. En effet, nous savons qu'à Khotan, lorsque le bouddhisme v était déjà triomphant, le roi était enterré dans un lieu désert, que sur sa tombe on édifiait un temple où l'on accomplissait à époque fixe des sacrifices en l'honneur du mort, devenu dieu tutélaire de la cité. Or, les mazàrs sont également situés dans des lieux déserts, les saints qui v reposent sont traités de padicháhim, notre souverain, leurs légendes en font presque toujours des princes et leur attribuent beaucoup plus de prouesses guerrières que d'actes de piété. Les indigènes ont conservé, après l'introduction de l'islamisme, l'habitude de rendre un culte religieux à la mémoire de leurs princes les plus remarquables. Ainsi Abou Bekr, qui fut un grand coquin et qui périt sous les coups de vrais crovants, est devenu un saint martyr; des cheikhs font le repas sacré en son honneur, et sa tombe, ornée de tough, est un but de pélerinage. Le mazàr le plus magnifique et le plus révéré de tout le Turkestan est celui de Hazret Apak, qui régna à Kàchgar au xvue siècle, et qui ne méritait point tant d'égards au point de vue religieux.

Au reste le culte des ancêtres était très général dans la Kachgarie primitive et de la plus haute importance. Si nous pouvions remonter par une série de documents clairs et sûrs à l'origine de la famille, nous trouverions sans doute à la base de son organisation le culte des ancêtres et du foyer domestique. A defaut de preuves directes suffisantes, il subsiste encore aujourd'hui assez de traces des coutumes antiques pour faire de cette proposition autre chose qu'une conjecture sans fondement. Ces survivances semblent se rattacher en majorité aux vieux usages turcs, soit que les Turcs aient imposé leurs propres pratiques aux Aryens du Tourân oriental, soit que, les croyances relatives à la religion domestique étant analogues chez les deux peuples, cer-

taines formes se soient trouvees semblables chez l'un et chez l'autre sans qu'il vait eu emprunt de l'un à l'autre, soit enfin que les Turcs aient très anciennement, des avant l'ere chretienne, adopte certains rites de leurs voisins. Le culte des esprits, dont parlent les auteurs chinois, religion primitive du Touran, impliquait le culte des ancetres. Quatre cents ans après Jesus-Christ, devant chaque maison de Khotan s'élevait une petite tour pareille aux teleo-rten du Thet moderne. monument sacre, qui contenait les restes des ancêtres, genies protecteurs de la maison, mais que le bouddhisme triomphant avait fait dedier au Bouddha. Ceux qui avaient perdu un proche parent se rasaient la tête et se déchiraient le visage avec leurs ongles. Il ne faut point voir la un simple témoignage de douleur naturelle, car c'était une cérémonie réglée d'avance et obligatoire, tout à fait independante du chagrin réel que l'on pouvait éprouver. L'affliction la plus vive ne se traduit pas ainsi dans nos sociétés modernes, qu'une religion plus haute et une raison plus éclairée ont affranchies des terreurs vaines, avec combien de peine d'ailleurs et combien d'incertitude encore! Il s'agit d'un véritable sacrifice religieux destiné à apaiser l'âme du défunt et à se gagner sa bienveillance. C'est ce qui ressort de la comparaison avec les rites semblables de peuples mieux connus; les Arabes, par exemple, se rasaient la tête et déposaient leur chevelure aupres de la Ka'bah en offrande au Dieu, de même ils se balafraient en l'honneur de la divinité aussi bien qu'en l'honneur des morts. A Karachahr on immolait des victimes aux esprits des ancêtres le septieme jour du septième mois Annales des Tangel.

Aujourd'hui l'islamisme est loin d'avoir détruit tous les vestiges de l'ancien culte des morts et des ancètres. Lorsqu'un homme est mort, on lave son corps et on l'enveloppe d'un linceul à la mode musulmane. On

<sup>1.</sup> Voyages de Fa Hien. — Recueil de Hyacinthe Bitchourine, III. — A de Rémusat: Histoire de Khotan. — Girard de Rialle — Mémoire sur l'Asie centrale. Hérodote, III. 8. — Robertson Smith: Kinship and marriage in early Arabia. — Goldziher: Le culte des ancêtres chez les Arabes.

le garde à la maison le temps nécessaire pour permettre aux parents éloignés de venir et de faire les préparatifs de la cérémenie, soit de un à trois jours. Les parents males l'accompagnent au cimetière, un baton à la main, une cemture blanche autour de la taille et un bonnet blanc sur la tête. Le blanc est la couleur du deuil, comme en Chine, au lieu que dans le Turkestan occidental, c'est le bleu foncé. Au cimetière, on abandonne le bâton et l'on conserve la cemture et le bonnet. Les femmes, vêtues d'un surplis blanc (kafan), vont seulement jusqu'à la mosquée voisine, et, quelquefois assistées de pleureuses à gages, chantent une mélopee plaintive, avec des accents de douleur profonde :

O mon père! mon vaillant père! mon bon père! — O ma mère! ma mère, belle aux sourcils noirs! tu nous as abandonnés et nous sommes restés seuls! واي عاشقم o ma fleur! mon fils! واي عاشقم, ò mon amour! mon mari! Elles se livrent aux mêmes lamentations dans la maison en se tirant les cheveux, se frappant la poitrine et s'égratignant le visage. Les orthodoxes sévères blament ces pratiques, qui sont en effet condamnées par la religion musulmane. La sépulture est creusée conformément à la tradition islamique; le mort vest couché, la tête au nord et non pas à l'ouest comme chez les Turcs et les Mongols paiens par adoration du soleil levant. Mais on enfonce un bâton dans le tertre funéraire, du côté du chef, afin, disent les mollas rigoristes, que le sable n'efface pas toute trace de la tombe. Cette explication rationaliste n'a aucune valeur; le bâton disparaît le plus souvent bien avant le tertre lui-même, et les trous subsistent. Le peuple, moins soucieux d'orthodoxie, prétend que ces trous servent à donner de l'air au mort, qui, par conséquent, est considéré comme vivant dans son tombeau. En réalité ces trous avaient primitivement pour but de faire parvenir les aliments à la bouche du mort; c'est ce que démontrent les usages

anciens des Grecs et des Romains et ceux encore en vigueur des Turcs Tehouvaches. Trois jours durant, on ne fait cuire aucun aliment dans la maison du défunt¹, car, selon les croyances primitives, la mort entraîne une souillure. Les Turcs de l'Altay ont recours au chaman pour purifier la tente où un décès a eu lieu. Dans le Turkestan les parents se réunissent le troisième jour dans la demeure du défunt et prennent part à un repas en l'honneur de celui-ci. On connaît le rôle du repas dans les vieilles religions; c'est un véritable sacrifice. Notez en outre que les parents seuls sont présents, le mort n'accepte que les offrandes des membres de sa famille. Chaque jour de la semaine qui suit, les parents s'assemblent au cimetière, puis à la maison mortuaire afin d'accomplir les lamentations solennelles et le septième jour ils partagent un nouveau repas. Autrefois le deuil prenait fin après sept jours, au moins à Karachahr?. On attachait évidemment une signification fatidique au nombre sept. La fête des morts, nous l'avons dit, était le 7 du septième mois. Ainsi, chez les Turcs anciens on tournait sept fois autour de la tente funéraire et l'on renouvelait sept fois la cérémonie du deuil. Chez les Kazak le principal repas se donne sept jours après le décès. Il ne faudrait pas cependant voir là une coutume exclusivement turque, car les Arabes par exemple, faisaient sept fois le tour du tombeau de mème qu'ils font sept fois le tour de la Ka'bah. Aujourd'hui on quitte le deuil le quarantième jour conformément aux usages musulmans et, en même temps, on offre en l'honneur du trépassé un troisieme diner, accompagné de musique et de danses, pratique dépourvue de sens pour les modernes, mais par laquelle les hommes d'autrefois entendaient rendre hommage à l'ancêtre ainsi qu'à un dieu et le réjouir dans son sépulcre. Après un an écoulé un repas funèbre réunit encore la famille. Tant qu'il a des parents et des descendants le mort n'est jamais négligé.

<sup>).</sup> Il en est ainsi chez les Kazak et les Kyrghyz; mais chez les Turcs de l'Altay le repas a lieu immédiatement, ce qui prouve que l'usage n'est pas nécessairement d'origine turque.

<sup>2.</sup> Annales de Youan Ouer cités par Hyacinthe Bitchourine, op. cit., III, 158,

On célébre la fête des trépassés le 14 du mois de cha ban, qui est appelé barát, يات, en Turkestan. Les femmes portent aux cimetières des galettes dites pochkal, يوشكال, les déposent sur les tombes de leurs parents et n'y touchent pas elles-mêmes; car ces galettes étaient primitivement destinées à nourrir le mort; mais aujourd'hui ce sont les mollas qui en font leur profit. En présentant leurs offrandes aux ombres des ancètres, les femmes se livrent aux lamentations accoutumées. La nuit suivante personne ne dort; dans chaque maison on prépare un banquet, on joue des instruments, on chante et on danse pour les membres de la famille qui ont quitté ce monde; on remplit de paille des gourdes où l'huile a été gardée pendant longtemps, on les attache au bout de gaules, on y met le feu et on les promène afin de « contenter les àmes des défunts " » et d'appeler sur les vivants leur bienveillante attention. « Le mois de barât est venu, chante-t-on, ne le savez-vous pas? — Nous avez-vous offert les galettes? — Le mois de barât est un noble mois, — pour ceux qui restent éveillés il v a une place en paradis². 🦤

Le soir du quatorzième jour de barât, on allume au coucher du soleil une rangée de feux par-dessus lesquels les femmes sautent. Cette cérémonie se retrouve exactement sous la même forme chez les Tadjik de la Transoxiane à la fête du mercredi brillant, tchaharchembeh-i-sento '. On peut donc croire qu'elle est d'origine indo-européenne. Le fait qu'elle se pratique le jour des trépassés montre la relation qui existe entre le culte du feu et celui des ancêtres. Ce culte est essentiellement

ارواحنی خوشلایمیز دیب ۱۰ برات کلدی تویدونکلارمو بزکا بوشکال قویدونکلارمو <sup>۷</sup> برات آی اولوغ آی دور اویغاق لارغه جنت جای دور

3. Avec cette différence que les hommes y participent comme les femmes; c'est que les femmes restent plus longtemps fidèles aux vieux usages que les hommes.

celui du feu domestique, qu'aujourd'hui encore on prend som, sans savoir pourquoi, de ne pas laisser s'etemdre : la maîtresse de maison le couvre de cendres le soir et le ravive le matin au moven d'une branche de génévrier, arbrisseau qui a un caractère sacre chez les Turcs de Sibérie, les Mongols et les Tibétains. Elle enflamme cette branche et la promène ensuite de chambre en chambre afin de purifier l'habitation. Si le feu de la cuisine — car il ne s'agit pas de n'importe quel feu qu'on peut faire par hasard dans la maison — vient à s'éteindre, on évite de le rallumer avec une allumette, on préfere emprunter des charbons au fover du voisin. Ce feu était pour les anciens Turcs comme pour les Indo-Européens l'ame toujours vivante des ancètres, la représentation visible en même temps que la divinité de la famille. Lorsque les Kazak et les Kyrghyz offrent le sacrifice au fover de leur tente, ils l'invoquent en ces mots: Out ata, out ana! ò feu, toi qui es mon père! ò flamme, tot qui es ma mère! Dans les langues turques outchágh, fover, et out, feu, ont également le sens de famille. Le chef de famille est appelé out aghae), le maître du feu. Outchágh) m) z sounmacoun, puisse notre fover ne point s'éteindre signifie: Puisse notre race ne point périr, avoir jusqu'à la fin des siècles des descendants qui entretiennent le feu sacré et la vie des manes des aieux! Ce n'était point une métaphore à l'origine.

La continuité nécessaire du feu domestique et du culte rendu aux ancêtres étant assurée par le mariage qui en est la condition indispensable, le mariage était, par suite, un des actes les plus importants de cette ancienne religion. Si l'on fait abstraction de ce qui est purement civil et de ce qui a été imposé par l'islamisme, on voit que les cérémonies qui aujourd'hui entourent dans le Turkestan chinois l'union conjugale s'expliquent par le culte des ancêtres et du fover et consistent essentiellement à détacher une fille du culte paternel pour la rattacher à celui de l'homme qui l'a choisie pour femme. Elles rappellent de très près les formalités du mariage grec ou romain tout en etant conformes aux vieilles coutumes turques comme à celles de la Chine. Elles se divisent en trois actes: 1° le prétendant se rend avec ses amis à la

maison de son futur beau-père. Ils chantent un hymne dont le refrain archaique : *Hay , hay uleng, hay uleng!* reste peut-être d'une formule sacrée, n'est pas compris de notre temps \(^1\). Le père de la jeune fille les reçoit à la porte, leur présente le pain de l'hospitalité et les introduit cérémonieusement. Puis il remet solennellement sa fille entre les mains du jeune homme au cou duquel il passe un mouchoir<sup>2</sup>, symbole sans doute de l'autorité paternelle qu'il lui confère ; on apporte un bol d'eau salée, les parents des jeunes gens y trempent un morceau de pain et l'offrent aux fiancés. Alors seulement la jeune fille peut quitter la maison paternelle ; elle est déliée de ses obligations vis-à-vis de son fover et de ses ancêtres. C'est le moment où ce rite suranné s'accomplit, que les prêtres musulmans ont choisi pour intervenir et consacrer l'union au nom d'Allah. En effet, à partir de cet instant, la jeune fille n'appartient plus à la famille de son pere et n'a plus le droit d'y demeurer ; le prètre ne pourrait donc plus lui poser la question sacramentelle: Veux-tu suivre cet homme comme mari?

2º La jeune fille est conduite à la maison de l'époux. Le cortège est aussi pompeux que possible; on va à cheval aux sons de la musique. La fiancée et les femmes de sa famille ne doivent pas se prêter de bonne volonté à cet abandon de la maison paternelle. Elles pleurent et se lamentent. Les amis du fiancé chantent pour consoler la jeune fille:

Ne pleure pas, & jeune fille, ne pleure pas, vous serez heureux.

- 1. وإن ou وإنك est un très vieux mot qui signifie prairie; mais il n'est pas certain qu'il ait ce sens dans le chant nuptial. Il est connu avec cette signification par les Kyrghyz; mais si l'on en demande l'explication à l'un d'eux, il répond: Ce mot a deux sens: prairie et chant nuptial.
  - 2. C'est le p'ei tcheou, l'écharpe des Chinois.

La mère gémit :

O ma petite aux y eux noirs, o mon enfant, hélas! o mon enfant! Ma chérie au doux parler, aux y eux tendres, o mon enfant, helas! o mon enfant! Mon enfant s'est séparée de moi, o mon enfant, etc. 1 la maison seule je resterai, o mon enfant, etc.

Chez les Kazak la résistance opposée est plus vive: les parentes du fiancé simulent un rapt de la jeune fille que ses amies défendent. On a voulu voir là un vestige du prétendu mariage par capture. En réalité, c'est un symbole destiné à marquer la gravité exceptionnelle d'un acte, qui rompt les liens sacrés de la famille et qui ne peut être légitimé si l'on n'y est contraint et forcé. C'est aussi la manifestation de la douleur naturelle que la jeune fille éprouve à passer dans une maison étrangère, douleur dont nous n'avons presque pas l'idee dans nos sociétés civilisées. Pour les barbares, la famille est beaucoup plus importante que pour nous, c'est le point central où se rapportent tous leurs sentiments, leurs intérêts, leurs droits et leurs devoirs; de plus ils sont essentiellement des gens d'habitude, ils ont l'horreur ou plutôt la crainte superstitieuse du changement. L'ai toujours observé ou entendu dire chez les Kazak, les Kyrghyz, les Tibétains et les Mongols que les jeunes mariées s'ennuyaient profondément dans les premiers temps et s'accontumaient avec peine à leur nouvelle existence, pourtant ni plus ni moins désagréable que l'ancienne. Pendant le trajet entre les deux maisons, les jeunes gens du voisinage viennent au-devant du cortège et lui barrent la route en reclamant le mouchoir du marié; celui-ci est obligé, pour le garder, de leur distribuer quelque argent. Peut-être ces jeunes gens representent-ils les

membres du clan de la jeune fille qui ne veulent pas l'en laisser sortir, les liens du clan étant aussi sacrés et indissolubles que ceux de la famille ; les unions régulières entre personnes de clans différents n'ont dù être permises à l'origine qu'à la suite d'un traité consacré par l'établissement d'une taxe sur chaque mariage exogame 1. Ainsi cette coutume, dont je ne connais pas d'autre exemple, serait le complément du premier acte de la cérémonie nuptiale, libérant de ses obligations vis-àvis de son clan la jeune fille déjà libérée de ses obligations vis-à-vis de sa famille. Arrivé à la porte de la maison de l'époux, le cortège s'arrête. Comme la jeune fille ne peut entrer d'elle-même dans cette demeure étrangère, où elle n'a aucun droit sans la volonté expresse de celui qui en est le maître, les parents du jeune homme la soulèvent sur un tapis, lui font franchir le seuil sans que ses pieds le touchent et la portent autour d'un feu allumé à l'intérieur. C'est une façon de la présenter aux divinités domestiques et de prier celles-ci d'agréer les hommages de la nouvelle venue. Ce n'est point encore l'initiation proprement dite.

3º Ici se place une coutume bizarre, qui se retrouve également chez un grand nombre de peuples divers, et dont personne n'a fourni jusqu'à présent une explication satisfaisante. Pendant trois jours les nouveaux mariés ne doivent point voir leurs beaux-parents. Si par hasard le gendre se rencontre dans la rue avec son beau-père, l'un et l'autre aussitôt qu'ils s'aperçoivent s'enfuient précipitamment, chacun de son côté, comme s'ils craignaient de commettre un crime ou un sacrilège. Pour comprendre cette coutume il faut savoir qu'elle n'est qu'un fragment, pour ainsi dire, d'un rite, presque tombé en désuétude dans le Turkestan chinois, mais qui est encore observé en partie chez les Sartes de l'autre côté du Pamir, et entièrement chez les Kyrghyz. Après avoir été présentée au foyer de sou mari, l'épouse est placée dans

<sup>1.</sup> Je crois que c'est dans cet ordre d'idées qu'il faut chercher l'explication du simulacre d'enlèvement et de lutte violente qui accompagne le mariage turkmène. C'est le souvenir des guerres que les tribus se livrèrent autrefois pour obtenir les unes des autres le jus connubii.

un coin de la tente derrière un rideau. Elle v reste cachée durant trois nuits à ses parents, à son époux, à tout le monde, sauf à quelques amies intimes, qui s'occupent à consulter les sorts. Ce laps de temps écoulé, elle est tirée solennellement de derrière le rideau, son mari peut la voir et il peut voir ses beaux-parents. C'est ce qu'on appelle la fête du visage découvert (Bet atchár to) en kyrghyz, ) uz atchkou dans le dialecte du Turkestan chinois). La pudeur n'entre pour rien dans ce-rite, puisque la jeune épouse ne connaît pas ou est censée ne pas connaître son mari; du reste on ne conçoit pas quelle pudeur peut éprouver un beau-père à voir son gendre, une belle-mère à voir sa bru. Encore moins est-ce l'expression de la colère du père contre le ravisseur de sa fille, dans l'hypothèse, d'ailleurs purement fantaisiste, du mariage par capture; car pourquoi, en ce cas, le beau-pere fuirait-it le gendre au lieu de l'attaquer ou de le menacer? pourquoi le jeune homme et sa mère tiendraient-ils l'épouse à l'écart? Tout s'éclaircit au contraire si l'on admet que la présentation de la jeune fille au fover ne suffisait pas primitivement à l'initier d'une manière définitive au culte de la famille où elle entrait; il fallait en outre que les divinites domestiques, qui en principe refusent l'hommage de l'étranger, l'eussent agreée et l'eussent autorisée à leur sacrifier. On consultait donc le sort, ou plutôt, dans les temps anciens, on procédait à une cérémonie pour contraindre les manes à se montrer favorables. Tant que la réponse attendue n'était pas obtenue, le mariage restait en suspens. La situation était delicate, le jeune homme avait enlevé une fille à son foyer et ne lui en avait pas procuré un autre; on était dans le doute et la crainte. Le mari n'approchait point de sa femme qui n'était qu'une intruse dans sa famille, il évitait de se rencontrer avec son beau-pere, vraisemblablement pour des motifs religieux, car pendant la durée des rites de propitiation, il fallait rester pur de tout contact avec l'étranger, surtout avec un étranger qui avait été cause d'un trouble dans le culte domestique. Enfin l'arrêt favorable étant rendu, la jeune epouse sortait de sa reclusion, s'avançait vers le feu, y versait de la graisse par manière de sacrifice religieux, en disant: Out ata! out ana! indiquant clarement par ces mots qu'elle n'avait plus d'autres ancêtres que ceux de son mari, dont les àmes semblaient briller et se réjouir dans la flamme soudain ranimée par l'offrande. Puis elle faisait fondre un peu de graisse au feu sacré et s'en couvrait le visage pour s'imprégner matériellement de l'essence de ses nouveaux ancêtres. Telle est la pratique usitée parmi les Kyrghyz modernes. C'est alors seulement que le but de la cérémonie nuptiale est atteint : la femme, détachée d'une famille et d'un culte, a été rattachée à un autre culte et à une autre famille. Cet achèvement du rite est célébré par un festin où prennent part les membres des deux familles, et qui marque l'union définitive de la femme avec son mari et avec les dieux de celui-ci. Une preuve péremptoire que tel est bien le sens de l'interdiction temporaire des rapports entre le gendre et ses beauxparents, c'est que chez les Kyrghyz, où elle existe, elle prend fin dès que la jeune femme est admise à sacrifier au fover et que le mariage est accompli, tandis que chez les Turcs de l'Altay, où l'épouse offre immédiatement le sacrifice à son entrée dans la tente de l'époux, l'interdiction en question n'existe pas, et le repas commun a lieu le jour même.

On voit quelle était à l'origine la signification et l'importance de ces cérémonies que les modernes ne comprennent plus, formes vides, d'où s'exhale à peine encore un léger parfum des croyances passées. On retrouve ailleurs, épars çà et là, quelques autres indices de la religion antique. Le peuple célèbre toujours, comme au vu<sup>e</sup> siècle l, la fête du printemps aux environs du premier février, à la veille des semailles et du labourage. C'est le jour nouveau, le naou rouz; les femmes ornent leur coiffure de fleurs de papier, symbole de la vie qui renaît dans la nature. Cette fête est indépendante de celle que célèbrent les autorités chinoises à la même date et que l'on appelle tehaghan, mot mongol qui veut dire blanc, de bon augure. Il est des animaux qui sont tenus pour

<sup>1.</sup> H. Bitchourine, III, 218. A Koutcha au premier jour de l'an on organisait des luttes de moutons, de chevaux et de chameaux, d'après le résultat desquelles on augurait si l'année serait féconde ou stérile.

sacrés; ainsi les pigeons dont on voit partout un grand nombre, errant librement sur les routes, dans les cours, dans les rues, sans que nul n'y touche, sauf exception. En certaines maladies ou indispositions entrainant une idée d'impureté, on sacrifie avec quelque solennité un de ces volatiles et l'on badigeonne de son sang le dos de la personne qu'il s'agit de purifier. A 40 kilomètres à l'ouest de Khotan il y a, au milieu des dunes de sable, un mazâr dit Koum Rabât, où vivent une foule de pigeons, qui sont nourris par la charité pieuse des passants. C'est un acte hautement méritoire que de leur offrir un sac de grains et ce serait un horrible sacrilège que de tuer l'un d'entre eux. Il est possible que ces pigeons sacrés se soient rattachés primitivement au culte d'une divinité du feu. Dans une des légendes concernant Chakva Mouni, il est raconté que celui-ci sauva un jour une colombe des mains d'un chasseur, or il se trouva que cette colombe était Agni, le dieu du feu. On peut rapprocher de ce fait la tradition évangelique, selon laquelle l'Esprit divin se manifeste indifféremment sous la figure d'une colombe ou sous l'apparence d'une flamme.

Les superstitions, que l'islamisme n'a pu détruire, sont nombreuses encore et diverses. On croit aux revenants, aux bons et aux mauvais génies, avec plus de modération toutefois qu'en Chine. Il existe une sorte de gnôme, albásty qui prend différentes formes, souvent celle d'une vieille ébouriffée et velue; parfois il est invisible, mais fait sentir son souffle, entendre sa voix ou le bruit de sa marche. Il se plait à effrayer le voyageur solitaire ou à tourmenter les hommes durant leur sommeil. On croit au mauvais œil et il y a des jettatori de profession dits nazerbán (نظريان). On prend soin de ne montrer à personne l'enfant nouveau-né. Lorsque, le jour de bazar, la première personne que rencontre un marchand, en sortant de son logis pour se rendre à sa boutique, est une femme, il rentre chez lui, persuade que s'il continue son chemin il ne fera pas d'affaires. La sorcellerie est toujours fort en faveur surtout pour la guérison des maladies. Les sorciers-guérisseurs sont appelés piroukhoun. La cérémonne destinée à chasser le démon de

la maladie se pratique en résumé de la manière suivante. Trois ou quatre gaillards jeunes et solidement charpentés frappent à tour de bras sur de grands tambours de basque ornés d'anneaux en hurlant à tue-tête une chanson *ad hoc*; cependant le sorcier tourne en dansant de plus en plus vite autour du malade assis par terre et adossé à une corde raide fixée au plafond et au plancher de la maison, lui caresse da figure avec un coq, le frappe d'une verge. Quelquefois il tue le coq et fouette avec les poumons sanglants le dos du patient; d'autres fois il frappe l'épaule du malade avec un sabre en criant: l'uis, fuis! اقاير قاير قاير ال Le coq payé par le malade constitue les honoraires du mollasorcier. La formule que celui-ci récite en ses evorcismes commence toujours par une invocation à Allah, mais continue par un appel aux àmes des morts, à Tchingiz Khân et aux héros d'autrefois. Il n'est en réalité qu'un chaman dégénéré qui tient son pouvoir des ancêtres sacrés. La corde où est adossé le malade représente l'arbre, qui, lorsque le sacrifice de purification est accompli chez les paiens sibériens, doit s'élever au milieu de la tente où la cérémonie a lieu. Cet arbre est entaillé de plusieurs degrés qui figurent les étapes du ciel, auxquels le prêtre est censé monter successivement avec l'aide du cheval et de l'oiseau noir. Le tambourin est l'instrument sacré du chaman, seulement celui qui est en usage dans le Turkestan ne porte point les dessins symboliques, étoiles, soleil, lune, animaux sacrés, qui ornent celui du prêtre sibérien. Des sapèques de cuivre contre lesquelles se heurtent autant d'anneaux de métal tiennent lieu de grelots; la bordure est composée de seize sections alternativement de corne sombre comme la terre et d'ivoire brillant comme le ciel. Les sections de corne sont parsemées de points blancs figurant des losanges ou des triangles. sur celles d'ivoire des points noirs forment quatre cercles de six points chacun avec un point plus gros en leur centre, et au-dessus comme au-dessous du vide qui separe les deux cercles du milieu trois points sont disposés en triangle (Fig. 11, p. 139). Pendant la cérémonie le feu doit être allumé au foyer de la maison; de temps à autre le tambourin est exposé à la fumée qui l'emplit de la force des divinités domestiques, et le molla, comme le chaman, approche parfois l'instrument de l'oreille du patient afin de faire pénétrer en lui l'âme des ancêtres. La verge du molla est la branche de bouleau, orbou, qui sert au chaman à purifier l'âme de celui qui offre le sacrifice et à en faire sortir le mauvais esprit. La pratique de frapper le dos du patient avec le poumon de l'animal sacrifié est usitée par les bulsa des Kazak. Quant au co. 1, il ne se retrouve ni chez les Turcs de l'Altay, ni chez les Kazak, qui le remplacent par un cheval ou un mouton. Est-ce par économie que les habitants du Turkestan chinois ont eu recours au coq ou parce que c'était autrefois un animal sacré.) On sait le rôle important que joue dans le mazdéisme le coq, emblème de la vigilance, adversaire des mauvais esprits; mais le mazdéisme a dû emprunter ses idées sur ce point à des superstitions antérieures. Aussi bien le chamau sibérien a coutume de porter à sa conflure une plume de co4 et nous verrons ce volatile employé par le sorcier tibétam a peu près de la même manière que par son confrere du Turkestan.

Signalons en passant certains remèdes superstitieux. Pour guérir la coqueluche, qui s'appelle en turc le rhume blen أَوْكُ وَالَى , on enfouit dans la terre une poupée bleue, on suspend à un mazar quelques chiffons bleus, on attache au cou du malade des plumes de corbeau bleu وَوَارِغُهُ , coracias garrulai, on demande ce qu'il faut faire au premier homme que l'on rencontre vêtu d'un habit bleu ou monté sur un cheval gris مَوْكُ اللهِ , cheval bleu). Pour faciliter les accouchements on fait bruler des morceaux de sabot de cheval.

En dehors des sorciers-guerisseurs, il y a les sorciers-diseurs de bonne aventure رميال, rambâl, pour رميال, qui ne se servent point d'omoplate de mouton (tchaouroun) ni de crottes de brebis (koumalak, قومالاق) comme les devins kazak et kyrghyz, mais de dés, de pierres et de noyaux et de livres. Le plus puissant et le plus craint de tous les sorciers est le djádouger (جادو کر) qui procure de bonnes récoltes ou détruit les moissons, fait la pluie et le beau temps, cause la mort des

personnes. Pour faire pleuvoir, le sorcier prend une pierre de jade, pierre sacrée que Japhet regut de Noé et sur laquelle autrefois était gravé le nom de Dieu, il l'attache à une branche de saule et la trempe dans l'eau claire. Pour amener la sécheresse, il met la même pierre dans un sachet et la lie à une queue de cheval. L'envoutement se pratique ainsi qu'il suit: le sorcier prend un fil de la longueur de la personne visée, y fixe un morceau de papier couvert de formules cabalistiques, l'enfouit dans un cimetière; quand le fil pourri casse, la personne meurt. Les sorciers n'ont point le pouvoir de decouvrir les trésors cachés ni de rendre féconds les mariages stériles. Ils vendent des amulettes de toute espèce, des sous, des morceaux de jade, des bandes de papier couvertes d'écriture (toumar, طومار, des fruits ou des morceaux de pain consacrés, qui ont la propriété de donner de l'amour aux indifférents (issytma, استها) ou inversement de calmer les gens trop amoureux (sooutma.اسيووتها. Les divers offices de sorcellerie sont tenus par des mollas irréguliers, incomplets comme l'on dit (tchala, اچالا), qui sont toujours coiffés du turban, affectent une orthodoxie scrupuleuse et n'en sont pas moins en butte aux soupçons et au mépris du clergé. A côté d'eux il y a un nombre notable de vieilles femmes, hampir, qui cumulent avec la sorcellerie toutes sortes de métiers louches.

## CHAPITRE XII

## L'ADMINISTRATION CHINOISE

Après avoir reconquis le Turkestan sur Yakoub Bek, les Chinois ont réuni le T'ien chan nan lou, le T'ien chan pé lou et le Tarbagatay pour en faire une province rattachée directement à l'Empire et administrée de la même manière que les dix-huit provinces de la Chine propre.

Ils choisirent pour capitale de la nouvelle province, dite Sin-kiang, la ville d'Ouroumtchi qui ne contient pas une grande population indigène dangereuse par son nombre, qui occupe une position assez centrale, qui n'est pas enfoncée trop avant dans l'intérieur, en sorte que le gouverneur, n'ayant derrière lui que des centres indigènes rares et peu importants, risque peu d'être coupé de ses communications avec la Chine, qui, enfin, est avantageusement située au point de vue stratégique, commandant les passes qui joignent à travers les montagnes la route du nord à celle du sud. Le gouverneur général fou t'ai du Sin-kiang dépend du vice-roi de Chen-kan, résidant à Lan-tcheou, de même que le frère cadet dépend du frère aîné; mais il peut correspondre directement avec la cour de Pékin. Auprès de lui il y a deux fonctionnaires, le Grand Juge et le Grand Trésorier, qui lui sont à peine inférieurs et forment avec lui et sous sa présidence le comité d'administration provinciale. En réalité il ne peut guère prendre de résolution importante

sans avoir pris l'avis et obtenu l'agrément de ses deux adjoints, ses frères cadets selon l'expression chinoise. La province est divisée en quatre intendances, administrées par des tao-t'ai qui résident à Ouroumtchi, Ili, Aksou et Kâchgar. L'intendance de Kâchgar comprend trois préfectures de 2° classe (tcheou): Kàchgar, Yárkend, Khotan; deux sous-préfectures de 1<sup>re</sup> classe (t'ing), relevant directement du tao-t'ai : Yangi Hiçàr et Maralbàchi ; trois sous-préfectures de 2º classe (hien) Kâchgar, dépendant du tcheou de Kâchgar, Kerghalyk, dépendant de Yârkend, Kéria, dépendant de Khotan. L'intendance d'Aksou compte un tcheou: Aksou, trois t'ing: Ouch Tourfan, Koutcha, Karachahr, deux hien: Bay et Lop, deux sin hien (souspréfectures de 3° classe): ville d'Aksou. L'intendance d'Ouroumtchi, où le Grand Juge fait les fonctions de tao-t'ai, comprend une préfecture de 11e classe (fou): Ouroumtchi, quatre t'ing: Tourfan, Koumoul (Hamii, Barkoul (Tchen-tii, Kara-Oussou, quatre hien: Ouroumtchi, Tch'ang-ki, Tchi-tai (près de Goutchen), Manas (Soei-lé), une sous-préfecture de 3º classe : Tsi-Mouça. L'intendance d'Ili renferme un fou : Khouldja, deux t'ing: Tching-ho et Tarbagatav, deux hien: Keuna Khouldja (Ning vuan) et Soui-toun.

L'ensemble de la population des quatre intendances ci-dessus désignées peut être évalué à deux millions et demi d'individus. La plus importante des quatre intendances est celle de Kâchgar qui compte de 800,000 à 850,000 habitants. Le département de Yârkend, le plus peuplé de tous ceux qui relèvent de Kâchgar, a 250,000 àmes, celui de Khotan en a environ 160,000, l'arrondissement de Kéria à peine 80,000, celui de Marâlbâchi 40,000.

Tous les fonctionnaires préposés aux diverses circonscriptions susdites, ainsi que les commissaires de police des préfectures (li-mo), les officiers des douanes, les percepteurs des contributions sont des Chinois appliquant les lois générales de l'Empire. Cette assimilation complète à une province chinoise d'une contrée si particulière et si éloignée, si différente de la Chine par les races, la religion, les mœurs, les traditions, la langue, n'offre point les inconvénients qu'elle offrirait en des pays aussi fortement centralisés que ceux d'Europe. On sait qu'une province chinoise jouit d'une tres large autonomie. Le pouvoir central a surtout pour but et pour fonction de faire respecter les formes traditionnelles. Le gouverneur, assisté de ses deux adjoints, est d'ailleurs maître du budget de sa province sauf à contribuer pour une certaine somme aux frais de l'administration centrale; il est maître de la justice, sauf à en référer à Pékin pour l'exécution des sentences capitales; il prend toutes les mesures administratives, judiciaires, policières et législatives qu'il juge à propos pour assurer la bonne gestion des affaires de sa circonscription, il fait exécuter tous les travaux publics qu'il lui plait, il nomme et révoque les préfets et sous-préfets. il dispose des troupes, conduit toutes les négociations diplomatiques relatives à sa province. Il a ainsi toute latitude de S'accommoder aux nécessités locales sans que son indépendance soit un danger pour l'unité de l'empire. En effet, non seulement le gouverneur est surveillé de pres par deux hauts dignitaires qui ne dépendent pas de lui, mais encore nul ne peut occuper une fonction dans sa province d'origine, ni avoir en charge auprès de lui aucun de ses proches parents, d'où il résulte un emboîtement des intérêts privés des divers fonctionnaires et de leurs familles, qui sont liés les uns aux autres et confondus. Remarquez que ce système n'a de valeur qu'à cause de l'organisation patriarcale de la famille chinoise et du caractère aristocratique de la sociéte. Dans une nation démocratique et à formation particulariste un gouverneur du genre des fou-t'ai deviendrait presque fatalement un rebelle et un tyran. Les intendants sont à peu près dans la même relation vis-à-vis du gouverneur que celui-ci vis-à-vis du pouvoir central. Ils ont de très larges attributions d'ordre financier, judiciaire, policier, militaire et diplomatique, en sorte que chaque intendance peut être administrée de la façon la mieux appropriée à ses besoins. Enfin, ce qui acheve de rendre le rattachement direct parfaitement conforme aux saines doctrines politiques, c'est le principe universellement adopté par l'administration chinoise d'administrer le moins possible et de lasser autant que possible les gens se débrouiller d'eux-mêmes et faire leurs affaires; les Chinois ont exactement les mêmes idées que les musulmans au sujet de la limite des pouvoirs du souverain, lequel a charge, movennant le pavement par le peuple des taxes traditionnelles, de veiller à la sécurité publique, de m'untenir l'ordre, de punir les crimes et les délits. Mais le droit civil étant d'origine religieuse, le magistrat impérial ne peut juger au civil qu'en tant qu'il est le représentant de la religion et le dépositaire des rites sacrés, par conséquent il cesse d'être compétent dans les affaires entre gens qui ont une autre religion que lui; il ne retient en ce cas que la juridiction criminelle, qui pour les musulmans comme pour les Chinois est un attribut essentiel du souverain, et il abandonne la juridiction civile aux magistrats religieux compétents, c'est-àdire, dans le Turkestan, aux kàzis musulmans. Il ne se produit ainsi aucun de ces conflits entre les droits du conquérant et les droits imprescriptibles de la religion des conquis, que les Européens, avec leur conception différente du droit, sont incapables d'éviter dans leurs colonies musulmanes.

Autrefois le gouvernement, toujours curieux de faciliter sa tâche, s'était avisé de donner à des indigènes un certain nombre de places de sous-préfets et de préfets (L. On éprouva le danger qu'il y avait à leur consier des charges aussi importantes. Ils en prositèrent pour conspirer d'abord, ensuite, et surtout, pour pressurer le peuple, et ceci, les Chinois aiment à insister sur ce point, fut une des causes premières des rébellions passées. En remettant toute l'administration à des Chinois, élevés dans les bons principes, animés des sentiments paternels que tout mandarin doit nourrir à l'égard de ses administrés, juges impartiaux par définition et de par leur qualité d'étrangers au pays, on ne manquerait point, pensait-on, de supprimer les raisons de mécontentement et la tranquillité succéderait à l'inquiétude. La réalité a-t-elle répondu à cette espérance et, du moins, l'administration présente estelle meilleure que l'ancienne ! Oui! m'ont affirmé tous les vieillards que j'ai interrogés à ce sujet et qui ont vécu sous le régime antérieur à 1863, il y a aujourd'hui moins d'oppression, plus de securité pour les personnes et les biens. Cependant cette nouvelle administration m'a paru médiocre, faible et assez peu soucieuse de ses devoirs. La vénalité et les malversations ne lui sont que trop coutumieres. Le mandarin connaît comme Panurge soixante et trois manières de trouver de l'argent à son besoin, dont la plus honorable et non la moins commune est par façon de justice furtivement vendue. Il est vrai que sur ce point ce sont les secrétaires chinois et les interprêtes indigênes du préfet et du souspréfet qui sont les plus coupables. Le peuple reconnait que la majorité des magistrats chinois jugent consciencieusement, mais se laissent tromper par leur entourage. Les interprètes sont fort mal pavés, de huit à vingt-quatre francs selon les endroits, et en leur qualité de beks ils ont des frais assez considérables, aussi s'indemnisent-ils aux dépens des plaideurs. Les affaires peu importantes, qui ne valent pas la peine d'être rapportées au mandarin en personne, ils les jugent eux-mêmes selon la loi chinoise et à prix d'argent. Ils reçoivent également de l'argent pour prix des habiles modifications qu'ils peuvent introduire dans leurs traductions. En général tous ceux qui ont recours au préfet ou au souspréfet ont besoin de se concilier ses interprêtes ainsi que les secrétaires chargés d'instruire l'affaire.

La perception des impôts fournit naturellement matière à des abus, sinon plus graves, du moins plus profitables. L'impôt foncier (khérádji se monte à un dixième de la récolte en grains, mais on a bien soin d'exiger des grains de première qualité et de les faire sécher au soleil pendant sept jours avant de les peser afin qu'ils aient le moindre poids possible; l'administration peut gagner ainsi 1/6; puis on se sert d'une balance spéciale (aghyr djing, المرابة), la balance lourde, qui pèse sept tehayreks pour huit en sorte que l'impôt est majoré d'un nouveau sixième. Ce n'est pas tout: le magasin public (ambar, مرابة), où sang, où l'on amasse les grains apportés par les contribuables, sert en théorie à pourvoir aux besoins de l'administration et de l'armée et à parer aux disettes, mais en pratique il est une source de spéculations fort avantageuses. Les agriculteurs, étant toujours à court, sont rarement en état de mettre de côté les grains nécessaires aux semailles. Ils

ont le droit d'aller se les procurer au grenier public jusqu'à concurrence de la moitié de la quantité qu'ils ont fournie à titre d'impôt. Mais le blé étant pesé cette fois avec la balance légère (vének djing, (ناك بينك )

L'emprunteur ne reçoit que 7 pour 8 tandis qu'il est obligé de rendre à la récolte ce qu'il a emprunte, soit en nature à raison de 9 mesures pour 7, soit en argent à raison de 40 sapèques, au lieu de 35, par tchayrek non pas reçu réellement, mais compté. C'est un prèt à 25 pour 100 pour 6 mois.

Outre la taxe susnommée chaque propriétaire doit fournir une certaine quantité de bois, paille, foin et œufs, qui semble varier notablement au gré des fonctionnaires et des circonstances. En 1892 on paya de ce chef un vingtième de la recolte à Khotan et jusqu'à un dixième à Kàchgar à cause des affaires du Pamir, qui exigèrent un certain mouvement de troupes. Le tiers de la recette reste dans la poche des fonctionnaires. Il est à noter que l'impôt foncier se paye en nature lorsque les grains sont chers, en argent lorsqu'ils sont bon marché et en ce cas au cours fixé par le préfet, lequel est égal à celui des années médiocres et par suite supérieur à celui du bazar.

perçu 1° sur les troupeaux à raison de un mouton sur cent, un cheval sur quarante, une vache sur trente: 2° sur la vente des animaux à un taux encore très variable selon les besoins de l'administration et la cupidité des fonctionnaires. Il est régulièrement de trente sapèques (0 fr. 57) pour un mouton et de deux tengas (1 fr. 88) pour une vache. Cet impôt se pave chaque fois que l'animal change de propriétaire et il est à la charge de l'acheteur, de même que les droits de vente sur les objets inanimés (uluk badj, اولوائيا). Ce sont surtout ces derniers droits qui font traiter les Chinois de maltôtiers parce qu'ils ne sont pas conformes à la saine tradition musulmane quoiqu'ils nous paraissent parfaitement équitables en leur principe. Les objets fabriqués sont soumis à deux droits consecutifs, le premier est payé par le fabricant qui veut les vendre (3 pouls pour une pièce de cotonnade de un tenga, 5 tengas

pour un tapis de 60, 20 pouls pour un feutre de 6 tengas, 10 pouls pour un bonnet de 5 tengas, autant pour un vêtement de 6 tengas; le deuxième est pavé par le marchand qui les revend 2 1 2 pouls par pièce de cotonnade, etc.). La laine de mouton est soumise à une redevance de 10 pouls par tchavrek, les cocons de soie sont taxés à 16 pouls la livre. La ouate ne paye à Khotan qu'un droit d'exportation hors du département (un poul par livre); mais naguère elle pavait également chaque fois qu'elle faisait l'objet d'une transaction à l'interieur, de manière que le coton pavait quatre impôts successifs: 1º lors de la récolte du coton; 2º lors de sa transformation en ouate : 3º après le tissage; 4º après la transformation du tissu en piece de vêtement. De même les bottes sont sujettes à un droit de vente special, le cuir dont elles sont faites a déjà pavé, et le mouton qui a fourni la peau a pavé deux fois, lorsqu'il paissait dans le pâturage et lorsqu'il a été vendu. Le mode de perception de ces taxes est assez primitif et souvent très désagréable pour ceux qui en sont frappés. Le fabricant qui veut vendre ses produits les présente au fisc, qui les marque d'un cachet après avoir percu la taxe. Ces produits sont-ils vendus, l'acheteur accomplit la même formalité et il reçoit un billet où il est fait mention du lieu où il doit vendre sa marchandise. S'il veut ensuite les vendre ailleurs ou s'il les cède à une autre personne qui les transporte en un autre lieu que celui convenu, un troisième droit est prélevé, égal aux précédents. Les gens qui viennent vendre au bazar des fruits et des légumes ou autres objets ne supportant pas le cachet du fisc, on leur applique le cachet sur la poitrine ou sur les bras de sorte qu'ils ne peuvent faire leurs ablutions avant d'avoir vendu toutes leurs marchandises sous peine d'avoir à payer une seconde fois. Il est interdit de percevoir l'impôt sur des ventes insignifiantes, qui ne donneraient pas lieu à une recette au profit du fisc d'au moins quatre tengas. Cette règle est fort mal observée et souvent il n'est si petite transaction dont les agents du fisc ne tirent quelque chose, seulement les registres officiels n'en portent point trace et les bénéfices sont partagés par les receveurs des contributions et le préfet.

La contribution personnelle est pavée par chaque chef de famille, au reçu d'une feuille que l'administration lui envoie chaque année. Cette feuille indique le nombre des membres de la famille, leur sexe et leur age et doit être affichée sur la porte de la maison. Le montant de cette contribution était d'abord de vingt-cinq pouls, puis on l'a portée à quarante-cing; en certains endroits, comme à Yarkend, elle atteint soixantequinze1. C'est sur les feuilles de contribution que sont fondées les statistiques officielles de la population; mais comme les beks et les secrétaires des vâmen s'arrangent pour ne pas faire inscrire sur les livres un certain nombre de maisons tout en percevant la tave à leur bénéfice propre, les statistiques en question ne méritent qu'une confiance limitée. On estime qu'environ un cin quième des familles n'est pas enregistré. Aussi la population du département de Khotan, qui s'élève à 129,500 âmes selon le dénombrement officiel, doit-elle être évaluée à 160.000.

Dans l'arrondissement de Kéria il existe un impôt spécial qui est un exemple du peu de souci qu'ont les Chinois de l'uniformité. C'est l'impôt de l'or التونياج, établi non pas du tout sur les profits des mines, mais sur l'ensemble de la population qui est censée bénéficier tout entière des mines dont la nature l'a gratifiée et dont l'administration lui laisse bénévolement la jouissance. Cette taxe, fixée à une demi-once d'argent par maison, n'est perçue que sur les 1,500 familles les plus riches, soit sur le huitième de la population totale.

Enfin une dernière charge pèse sur les indigènes, celle des corvées et réquisitions (alvàn, et ce n'est point celle dont les fonctionnaires tirent le moindre parti. En principe, pour tous les travaux publics, réparations d'édifices et de routes, construction de forteresses, de canaux, de stations ou de casernes, chaque famille doit fournir un ouvrier ou payer une taxe de rachat de 60 pouls. Les ouvriers ainsi réquisitionnés ne reçoivent qu'un salaire de 19 centimes et les patrons

<sup>1.</sup> Les mendiants ne payent pas, mais ils sont enregistrés comme les autres.

de 47. Les préfets emploient ce procédé pour faire exécuter à prix réduits tous les travaux qui leur sont personnels. De plus les préfets et leurs secrétaires, les commandants militaires ont droit de réquisitionner tout ce qui leur est nécessaire pour eux-mêmes, leurs domestiques ou leurs troupes en fait d'orge, foin, paille, farine, riz, viande, bois, etc., à un tarif inférieur d'environ un sixième au cours du bazar. De même en voyage ils réquisitionnent les animaux, qu'ils ne payent que les deux tiers du prix accoutumé.

Toutes les fois que l'administration a des sommes à percevoir en argent, elle emploie la balance dite kou ping qui ne pèse que 17 onces quand il v en a 50 en réalité; lorsqu'elle a des paiements à faire, elle recourt à la balance chan ping, qui a la propriété inverse. Pour les relations entre préfets, sous-préfets, intendants, généraux, on se sert d'une troisième balance dite si ping qui est exacte : les loups ne se mangent pas entre eux. Quand le va-men a beaucoup d'argent dans sa caisse et que le cours de l'argent est bas, à 385 pouls l'once par exemple, le préfet édicte une ordonnance fixant le cours à 400 pouls, le seul cours juste et équitable, qui n'a été modifié que par des spéculations coupables que le préfet dans sa sollicitude pour son peuple a le devoir strict de faire cesser immédiatement. Les beks sont chargés d'exécuter rigoureusement la présente ordonnance et qu'ils prennent garde à ne point se laisser corrompre! Tout changeur qui sera convaincu d'avoir offert de l'argent à un bek pour lui persuader de fermer les yeux sera puni très sévèrement. Qu'on tremble et qu'on obéisse! On affiche l'édit, les changeurs haussent les épaules, le peuple rit et l'argent reste à 385 pouls; mais quelques jours après le préfet jette sur le marché cent, deux cents lingots, que les changeurs sont obligés d'acheter au taux fixé par l'ordonnance, et le préfet empoche 1,500 ou 3,000 francs. D'autres fois, toujours afin de garantir le pauvre peuple contre les spéculateurs et les accapareurs, il fixe un prix maximum à diverses marchandises, et il en profite pour acheter avec des bénéfices notables, après quoi l'ordonnance s'en va rejoindre les neiges d'antan.

Yous avons vu comment les fonctionnaires chinois vendent les

charges de chef de canton. Tout candidat à une charge de bek paie pour poser sa candidature, paie pour être nommé et repaie pour n'être pas destitué. Le préfet exige de temps à autre des riches de sa circonscription des dons volontaires de même que les grands seigneurs et les rois de l'Europe du moven âge, et cela est bien éloigné d'être la seule chose de Chine qui ressemble à ce qui se passait chez nous il v a quelques siècles. Un préfet nouvellement désigné arrive-t-il dans sa préfecture, il apporte avec lui une foule de marchandises de tout genre : du thé, des soieries, du papier, des allumettes, etc. Il rassemble les fonctionnaires indigènes, déballe sa cargaison et leur tient à peu près ce langage: « Messieurs, la haute bienveillance du gouverneur général m'avant confié le soin de vous diriger dans le sentier du devoir et de la vertu, je compte sur vous, sur tout votre dévouement, pour me seconder dans cette tâche délicate. Je désire tellement voir s'établir entre nous, entre moi le supérieur et vous les inférieurs, les bons rapports indispensables à toute bonne administration, que j'ai pensé à vous avant de venir et vous ai apporté différents objets que voici. C'est mon don de joveux avenement : prenez-les, cela ne vous coûtera que la moitié en sus du prix du marché; seulement comme j'ai fait un long vovage et dépensé beaucoup d'argent, je serai bien aise d'être payé tout de suite. Cela ne vous gêne pas, j'espère? — Comment donc. Excellence, au contraire! » Le lendemain chaque chef de canton rejoint son canton, réunit les notables, leur distribue les marchandises du préfet et les leur fait payer deux fois leur valeur.

Tous ces divers movens de battre monnaie sont poussés à un plus ou moins grand degré de perfection selon l'avarice, l'audace et l'habileté de celui qui les emploie. Quelques-uns sont, en ce genre d'exercice, d'une insolence tout à fait extraordinaire. Kéria posséda pendant plusieurs années un sous-préfet, qui, chargé de dettes, avait imaginé de les répartir entre ses administrés et de se soulager ainsi de son passif. Le magistrat n'est-il pas père de son peuple et l'enfant n'est-il pas responsable des dettes de son père? Mais ce n'était rien encore. Il achetait des cotonnades à un tenga la pièce et les faisait revendre d'office moyennant

quatre tengas. Il avait fixé à un tenga le prix du mais, qui ne vaut que la moitié moins, et il percevait l'impôt foncier en argent conformément au tarif exorbitant qu'il avait édicté. Il inventa d'appliquer aux peaux de mouton brutes, qui valent 10 sapèques, le droit de 25 sapèques dont sont frappées les peaux tannées de l'Inde, qui valent 10 tengas. En un an il gagna 75,000 francs sur l'impôt foncier. Ses administrés finirent par se fâcher, trois ou quatre cents d'entre eux se rendirent à Kàchgar et se plaignirent au tao-t'ai. Celui-ci envova un de ses secrétaires pour informer. Le rapport du secrétaire fut transmis à Ouroumtchi, le sous-préfet fut destitué, un commissaire enquêteur fut nommé et chargé de l'administration provisoire; il en résulta sur les grands chemins un grand mouvement de mandarins petits et grands, que la population fut obligée de nourrir et de transporter au plus juste prix, quelquefois gratis. J'ai vu ainsi à Tchira passer cinq secrétaires qui prirent des chevaux, du bois, se firent servir à boire et à manger, et pour règlement de tout compte accordèrent au sous-mingbâchi qui les avait servis une gratification de cinq sapèques, en lui recommandant de bien traiter cinq dames qui venaient à la suite et n'avaient rien d'orthodoxe. Les dames vinrent en effet, se firent héberger largement et ne donnèrent pas un sou à personne. Khotan eut aussi l'agrément d'être administré par un de ces préfets ingénieux, aux ressources variées, avant dans leur sac une foule de bons tours propres à amuser la galerie. Il passait une notable part de son temps à suspendre de leurs fonctions les beks de son département et à les remettre en place movennant finances. La premiere fois que nous le vimes, il nous dit: « Vous cherchez une maison. Louez donc celle d'un tel, bek pour qui j'ai la plus haute estime; il en sera fort aise, car il a pour le moment quelque embarras d'argent et cela me fera grand plaisir. » Nous suivimes son conseil et il vint nous voir exprès pour nous remercier. Or, ce bek, pour lequel il montrait une si paternelle sollicitude, venait d'être suspendu de ses fonctions et n'était dans l'embarras que pour avoir donné beaucoup d'argent au préfet afin de rentrer en grâce; et le préfet attendit seulement qu'il fût ruiné tout à fait pour le destituer tout à fait. Au reste ce fonctionnaire avait des goûts d'artiste et aimait fort les beaux jardins. Il en fit aménager un dans son hôtel et chacun fut prié de prêter son concours à cette œuvre d'art. Les jardiniers donnérent leur travail, les bourgeois cossus fournirent à titre gracieux, qui des plantes et des arbres, qui la boiserie d'un kiosque, qui les dalles d'un bassin. Le jardin achevé, le préfet s'v promenait en compagnie d'un noble seigneur du pays qui le complimentait sur les belles choses qu'il savait faire : « Voici surtout un pavillon au bord de l'eau qui est bien joli et vraiment délicieux par la chaleur qu'il fait! — Oui, soupira l'Excellence d'un air mélancolique, si j'avais été en Chine je l'aurais fait dorer et couvrir de porcelaine émaillée, malheureusement cela coûterait deux ou trois mille francs. — Excellence, dit le noble seigneur, qui n'était point sourd, c'est demain votre jour de naissance, vous permettez que je vous offre... — Ah! dit l'Excellence, merci! je n'attendais pas moins de vous. » C'est ce même père du peuple qui avait transformé l'hôtel de la préfecture en une fabrique d'objets de jade. Il se procurait par ordre les meilleures pierres de son département aux prix les plus doux, les industriels fournissaient le matériel nécessaire sans loyer, les ouvriers travaillaient à tour de rôle à raison de cinq sapèques par jour et c'était merveille de voir l'activité qui régnait dans le sanctuaire de la justice. A la fin les contribuables portèrent plainte, ils distribuèrent beaucoup d'argent à Kâchgar pour se faire entendre, le préfet en distribua de son côté pour démontrer sa vertu. Il en distribua de nouveau à Ouroumtchi ; on accepta tout ce qu'il voulut donner et lorsqu'on eut jugé avoir pris une part suffisante aux bénéfices de l'usine, on destitua le trop actif manufacturier. Il avait manqué de mesure; il en est d'autres qui sont plus discrets, savent réaliser des profits importants sans faire crier personne et méritent les éloges du gouvernement, qui tient moins à l'honnêteté scrupuleuse qu'à la tranquillité.

Il est nécessaire du reste de se mettre engarde contre les exagérations. Ce qui nous paraît être un vol qualifié n'est point considéré comme tel par les Chinois et les Turcs. Les préfets et leurs subordonnés n'étant point pavés par le gouvernement, il leur faut bien trouver le moven de vivre et de subvenir aux frais de l'administration sur les ressources de leur circonscription. C'est pourquoi tout le monde admet en principe certaines majorations d'impôt et certains tours de baton au bénéfice des agents locaux. Tout l'argent qui ne va pas à Ouroumtchi ne reste pas dans l'escarcelle particulière des fonctionnaires inférieurs; une partie en est employée à couvrir les frais de police, de justice, de recouvrement des impôts, de culte, de travaux publics, etc. Les magistrats scandaleusement prévaricateurs et maltôtiers comme ceux que je viens de citer sont en somme l'exception, et toujours ils sont cassés et renvovés chez eux des que la population se plaint sérieusement. Mais les fonctionnaires aussi sobres et austères, les administrateurs aussi exacts et sévères à leurs subordonnés, aussi pleins d'ardeur à rechercher ce qui peut être utile à leur province que l'était le sous-préfet de Kéria dont j'ai parlé ailleurs sont plus rares qu'il ne serait désirable et ils risquent d'être considérés comme des esprits chagrins et des critiques facheux. Nombre d'abus subsistent, que l'on ne supporte que par habitude, et les magistrats dont on ne dit point de mal réalisent aux dépens des contribuables des profits énormes : un préfet se fait aisément 50,000 francs par an sans que nul n'y trouve à redire; la charge de gouverneur général ne rapporte pas moins de 300,000 francs à un magistrat aussi honorable et aussi modéré que l'était celui qui l'exerçait lors de notre séjour dans le pays.

Avec le système chinois, qui fait de chaque fonctionnaire un entrepreneur à forfait, il est naturel que les gens en place fassent le plus d'économies possible sur les services publics afin d'accroître autant que possible leurs gains personnels. Ils ne s'occupent pour ainsi dire point de travaux publics, ils se bornent à entretenir les édifices administratifs et les forteresses, à construire, quand cela est indispensable, des stations pour les fonctionnaires sur les grandes routes et à y planter des arbres. Les rivières de Yarkend et de Khotan sont dépourvues de pout et cette dernière ferme ainsi pratiquement la route au commerce pendant trois mois de l'été. Le peu de travaux que l'administration commande s'exécute par voie de réquisitions et de corvées mal rémunérées et par suite moins l'on fait d'ouvrages d'utilité publique moins l'on mécontente le peuple. Pour bâtir un vaste langar sur la route de Khotan à Kéria, le sous-préfet de ce dernier arrondissement assigna à ceux qu'il chargea de cette construction, qui valait bien deux mille francs, la somme totale de 225 francs. Il est vrai que le bois ne coûtait que la peine de l'apporter de la forêt voisine. Nous avons montré dans le chapitre du commerce qu'aujourd'hui la Chine n'est reliée au Turkestan que par une seule route si longue qu'il faut 84 jours sans arrêt pour se rendre du plus rapproché des grands centres chinois à la ville de Kachgar, qu'au contraire quatre routes courtes et faciles menent des villes russes de Marghélan et de Viernyi à Kâchgar, à Aksou et à Khouldja. Il serait aisé de remédier à cet état de choses dangereux en rendant praticables aux convois de troupes, par le creusement de quelques puits et la création de quelques magasins d'approvisionnement, la vieille-route de Cha tcheou au Lob nor et à Kéria et le chemin du Tsadam au Lob nor. La grande route serait ainsi triplée, Kéria, Khotan, Kerghalyk, Yarkend seraient considérablement rapprochés; si l'on établissait un corps de troupes sérieux dans ces quatre villes, il couvrirait la frontière de l'Inde, serait prèt à fortifier rapidement les corps d'armée de Kachgar et de Khouldja, et serait luimême remplacé par des renforts, venus de Chine en beaucoup moins de temps qu'ils ne peuvent le faire aujourd'hui. De plus si le gouvernement s'avisait de mettre en etat la route qui mêne de Polour à Routog, les troupes de Khotan auraient à leur disposition une voie de communication qui leur permettrait de défendre le Tibet occidental, incapable de nourrir une armée à demeure, contre toute attaque venue du côté du La-dag ou du côté du Népal, au lieu qu'aujourd'hui les Chinois ne peuvent se rendre sur cette partie de la frontière tibétaine que par la longue route de Ta-tsien-lou et de Lha-sa. Ajoutez que par Polour et Rou-tog, le Sikkim-serait aussi rapproché de Khotan qu'il l'est aujourd'hui de Ta-tsien-lou et qu'ainsi le Tibet-serait doublement protégé. Tout cela, les Chmois ne sont pas sans le comprendre, mais la paresse est la plus forte. Depuis 1891 ils ontentrepris, nous l'avons expliqué, quelques travaux sur les routes de Kéria au Lob-nor et du Lob à Kourla et ont commencé d'étudier les moyens de rouvrir le chemin du Lob à Cha tcheou. Il serait urgent pour eux de pousser activement ces travaux, très simples en somme et peu coûteux, de ne pas négliger non plus la route de Rou-tog et d'améliorer en sin celle d'Aksou à Khotan afin de la rendre pratique en toute saison.

Jusqu'à présent le gouvernement ne s'est point efforcé de favoriser le développement économique du pays, ni d'encourager les relations commerciales entre la colonie et la métropole, ni de rattacher l'une à l'autre par des liens au moins d'intérêt matériel. Nous avons vu que le Turkestan ne manque point de ressources naturelles: le coton, la soie, la vigne, la laine, l'or et divers minéraux. Les Chinois laissent dormir ces richesses comme ils en laissent dormir de bien plus grandes en leur propre pays. Il n'a jamais été dans les principes de leur gouvernement d'encourager le peuple à une grande activité commerciale et industrielle. L'idée fondamentale de leur économie politique est qu'il faut produire pour vivre et non pas, comme nous semblons le croire, vivre pour produire. « Sovez simples dans vos gouts, modestes dans vos désirs, répètent les moralistes; vivez tranquillement comme votre père et votre grand-père ont vécu, ne vous laissez pas séduire par les gains faciles que font les marchands; restez dans votre ferme, cultivez votre plate-bande et vous serez heureux. » Et voilà pourquoi le commerce chinois languit en Turkestan et n'a guère d'autre clientèle que les fonctionnaires, excepté pour le thé dont il a le monopole. L'administration ne cherche pas à faire mettre en valeur des terrains neufs, à dessécher les marais, à irriguer les sables, à boiser les pentes ravinées des monts, à établir des colonies chinoises. Les habitants chinois du Turkestan sont, en dehors de quelques marchands, des fonctionnaires, des soldats et quelques aventuriers qui tâchent, non pas de faire un travail utile, mais de se glisser en quelque emploi de rencontre, et vivotent péniblement de brocante, d'usure ou plus simplement d'escroquerie. De très rares individus, des exilés géneralement, se sont procuré des terres et les cultivent; mais ce n'est qu'une exception insignifiante. Il est juste de dire qu'il est fort peu agréable pour un Chinois de demeurer au milieu de Musulmans, qui le tiennent à l'écart et le méprisent, sans qu'il puisse par compensation parler et agir en maître. Le Turkestan est pour les Chinois une position stratégique et un excellent débouché pour l'aristocratie mandarine, qui ne trouve plus assez de places disponibles dans la vieille Chine. Il permet à une foule de lettrés et de guerriers de vivre avec profit et honneur aux dépens d'une population étrangère. C'est tout simplement une bonne terre de pature pour engraisser une portion notable du troupeau administrateur. Les Chinois n'ont pas voulu en faire un marché pour leurs produits industriels, ni une ferme neuve pour leurs agriculteurs trop à l'étroit sur le vieux sol des aieux, ni un champ d'expansion pour leur civilisation et leur langue. Les écoles que quelques-uns, en lisant dans la Gazette de Péhin le décret qui les fonda et les organisa, crurent être une tentative de répandre dans le pays la langue chinoise, sont seulement des établissements annexés à chaque préfecture ou souspréfecture et destinés uniquement à recruter le personnel d'interprètes nécessaire à l'administration. En principe toutes les familles riches sont tenues d'envover leurs enfants mâles à ces écoles; mais elles en sont dispensées movennant finance, et de cette manière l'école de Khotan ne compte que 60 élèves. Le régime est l'internat. Les élèves ont droit à un congé d'un jour sur dix sur la demande de leurs parents, et de trente jours au nouvel an. Ils portent des vêtements chinois, et sont coiffés à la chinoise. L'instruction est exclusivement chinoise et les pratiques religieuses musulmanes ne sont permises qu'en secret. Le trousseau, la nourriture, l'entretien sont à la charge des familles, qui payent en outre une somme variable aux professeurs. Ceux-ci ont un traitement fixe de 60 onces par mois, mais les rétributions scolaires sont plus élevées. La durée minima des études complète est de dix ans. Deux ou trois des élèves de Khotan ont été mandés à Ouroumtchi où ils ont subi l'examen provincial après lequel ils ont été envoyés à Pékin pour accomplir leur stage dans l'administration chi-

noise. Ceux-là sont une exception infime, la plupart restent dans le pays en qualité d'interprètes officiels (تونگچي, toungtchi, du chinois t'oung cheu). Ils savent en général parler le chinois très correctement et le Légat Impérial de Lha-sa loua vivement de la pureté de son élocution notre interprète qui était sorti d'une de ces écoles. Mais fort peu savent lire et écrire. Le peuple se défie d'eux et les tient pour suspects et mauvais Musulmans; il les appelle avec mépris les demi-Chinois, ارمختاى. Lorsqu'ils sortent de la circonscription où ils exercent, ils sont traités avec peu de bienveillance. Lorsque fallai à Kachgar, le préfet de Khotan mit un de ses interprètes à ma disposition ; des que nous eûmes quitté le département, il se dépouilla de son costume officiel, en revêtit un indigène, roula sa tresse autour de sa tête et la cacha soigneusement sous son bonnet. Reconnu de tous cependant, il eut un vovage peu agréable et ne put m'être d'aucun service ; un jour je trouvai le pauvre garçon pleurant parce qu'on avait mis outrageusement en doute la sincérité de sa foi musulmane. En revanche ces interprètes sont craints dans le district du mandarin près duquel ils servent et il ne fait pas bon ètre en mauvais termes avec eux. Ils sont les intermédiaires obligés entre les administrés et le magistrat, dont l'on n'est entendu qu'après s'être expliqué la bourse à la main avec ses interprètes. Ceux-ci profitent à la fois de leur qualité d'attachés à l'administration chinoise et de leur qualité de musulmans. En 1893, lorsque le souspréfet de Kéria passa par Tchertchen où il resta trois jours, il pava ses dépenses, mais ses interprètes, prétextant qu'ils étaient les hôtes de leurs coreligionnaires, se procurèrent tout ce dont ils avaient besoin à titre gracieux. Néanmoins ils n'ont plus aujourd'hui tout le pouvoir dont ils jouissaient avant la révolte de 1863. Ils étaient alors de très gros personnages et s'entouraient d'une clientèle nombreuse de gens qui les pavaient pour se faire exempter de l'impôt et de la corvée. Le gouvernement chinois, avant reconnu que les interprètes avaient été pour beaucoup dans le mécontement du peuple, a donne des ordres très stricts à ses fonctionnaires de les surveiller le plus étroitement possible; mais pour leur tenir la bride aussi serrée qu'il serait désirable, il faudrait qu'il y eût dans chaque yà-men au moins un secrétaire chinois possédant parfaitement la langue indigéne; or, les Chinois sont trop sottement imbus de leur supériorité pour s'abaisser à apprendre un dialecte barbare.

L'administration cantonale est abandonnée entièrement aux indigènes. Chaque canton est administré par un bek mingbàchi, ببك مينكياشي seigneur commandant de mille, avant sous ses ordres un miráb, distributeur des eaux, un ou plusieurs mingbáchi adjoints (ارقامینداشی arka-mingbàchi) qui l'aident dans l'administration du canton ou sont préposés à l'administration de certaines communes importantes; ainsi Polour est administré par un arka-mingbâchi dépendant du bek de Tchakar. Au dessous sont les yuzbáchi ou centeniers, les onbáchi ou dizainiers. Les dorgha دارغه portent les messages officiels et les mandats d'arrêt, sont chargés des enquêtes préliminaires en cas de délit, font en général toutes les commissions des beks et des mingbàchis'. Les désaktchi (چالامچي) on tchalámtchi (چالامچي) sont les gardiens de nuit, qui sont payés au moyen d'une taxe spéciale de 7 à 10 sapèques sur chaque maison. Le département de Khotan est divisé en douze cantons administrés par autant de beks dont le supérieur hiérarchique est le premier bek de la ville de Khotan, l'ichkaghá bek, اشكاغا مك: mais, conformément aux principes de l'administration chinoise, tous les beks peuvent correspondre directement avec le préfet sans être obligés de passer par le canal du Maître de la porte. Audessous de celui-ci il y a pour l'administration de la ville deux commissaires de police ayant rang de bek padchah chab, مادشاه شب ,ou par abréviation padchab. Les douze cantons sont les suivants: Iltchi, ville de Khotan et banlieue immédiate, Youroungkâch, Toçala, Bourazàn, Sepa, Karakàch-Baramsia, Kayàch (قالاش), Yaghatchi, Kouya-

<sup>1.</sup> Il y a également des dorgha préfectoraux.

Zaoua, Kara Say, Téouakil. L'arrondissement de Kéria contient huit cantons; Kéria-ville, Kéria-banlieue, Tchira, Sampoula, la Montagne ناز، ch. l. Tchakar), Sourghak, Nia, Tchertchen.

Les beks sont proposés par les notables, selon le mode d'élection tout primitif que j'ai explique précédemment, a la nomination du préfet ou du sous-préfet, laquelle est soumise à la confirmation du tao-t'ai. Les agents inférieurs, jusqu'aux onbachis exclusivement, sont désignés par les beks, d'accord avec les notables, et confirmés par le préfet ou le sous-préfet. Les autres dépendent uniquement du bek.

Le bek est officiellement chargé de maintenir la police, de juger les contraventions et les questions de mur mitoven, de procéder à la première enquête en cas de meurtre, coups et blessures, ou delit, de distribuer l'eau et d'entretenir les canaux d'irrigation avec le concours du miráb, d'entretenir les ponts et les routes, ce qui est bien pres d'être une sinécure, de désigner les personnes soumises à la corvée. de répartir et de percevoir l'impôt foncier, d'exécuter les réquisitions de grains et denrées, de fournir des chevaux pour la poste officielle, de procéder à l'opération du cens. Il ne reçoit point d'appointements, seulement il partage avec ses adjoints la jouissance des terres du fisc, qu'il fait travailler par voie de corvée. Ces terres sont de mauvaise qualité et la contenance en varie de 6 à 30 hectares par fonctionnaire. A Polour le mingbàchi n'a point de terres, mais la coutume est que ses administrés lui donnent 500 peaux d'agneau chaque année. En outre le bek perçoit à son profit un droit de timbre de 1 50 pour l'enregistrement des actes de vente de biens-fonds. Les menus frais de justice pour les petites affaires font également partie de ses émoluments légaux وظفه), vazipah). Si la charge de bek ne permettait pas d'autres bénéfices, nul n'en voudrait; mais les fonctionnaires locaux se font de beaux traitements en marge des règlements. La perception et la répartition des impôts est la source la plus abondante de ces gains extralégaux. Les beks prélèvent une large part sur les bénéfices des opérations commerciales dont le préfet les charge pour son compte; en cas de réquisition de chevaux, denrées, etc., de la part des autorités supérieures, ils enflent l'addition le plus qu'ils peuvent; quand un fonctionnaire en voyage leur donne de l'argent pour paver ses fournisseurs, ils mettent cet argent dans leur poche, ils escamotent un certain nombre de rôles de contribution personnelle; lorsque le préfet requiert des ouvriers, le bek désigne pour aller à la corvée tous ceux qui ne le pavent pas pour en être exemptés. Naturellement les riches ne sont pas soumis à cette contribution exceptionnelle, ils se contentent d'inviter le bek à diner; c'est d'ailleurs à charge de revanche et quand l'un des riches deviendra bek à son tour il rendra à l'ex-bek ses politesses. Je remarque encore une fois que ces sociétés orientales ne sont jamais démocratiques qu'en apparence. Dans la répartition de l'impôt les notables sont ménagés, les pauvres surchargés. Durant le séjour de notre caravane à Tchertchen, les vivres, les animaux de bât nous ont été fournis par la population sur la réquisition du mingbâchi; or nous avons pu vérifier que tout le poids était retombé sur les pauvres, et les riches n'auraient rien fourni si nous n'avions pris sur nous de les requérir individuellement et directement afin de ne pas excéder la foule des petits cultivateurs. Si les Chinois ont laissé l'administration cantonale aux indigènes et s'ils ont pratiquement abandonné aux notables le choix des fonctionnaires locaux, ce n'est nullement par libéralisme, c'est afin de ne point prendre la responsabilité de cette administration plus épineuse qu'avantageuse, et parce qu'ils savent qu'ils obtiennent beaucoup plus de la population par l'intermédiaire d'indigènes qu'ils n'en obtiendraient par des officiers chinois. Au demeurant le bek indigène comme l'amban chinois doit prendre garde de ne point dépasser les bornes de la patience populaire. Si les administrés tondus de trop près crient et recourent au préfet, le bek est certain de perdre beaucoup d'argent et risque fort d'être destitué. Instruits par l'expérience, les Chinois ne pardonnent plus aujourd'hui comme autrefois les intempérances fiscales des fonctionnaires locaux et ils font droit d'autant plus volontiers aux plaintes des contribuables qu'une révocation leur

rapporte aussi bien qu'une installation de nouveau bek. Mais il faut qu'un chef de canton soit vraiment maladroit et brutal dans sa cupidité pour obliger les gens confiés à ses soins de lui intenter un procès; car ce procès est coûteux, le préfet ne destitue pas un agent sans arguments comptants et si l'on doit poursuivre la plainte en cassation par devant le tao-t'ai l'affaire menace de devenir désastreuse. Ordinairement c'est un rival du bek en exercice qui fait les frais de l'action en destitution, espérant lui succèder et continuer à son compte et profit les errements pour lesquels il l'aura fait condamner. Finalement ce sont toujours les volés qui payent pour les voleurs.

En résumé, à regarder les choses de haut, l'administration du Turkestan chinois est faible, négligente, nonchalante plus que tyrannique et oppressive. Le gouvernement chinois applique la, comme partout ailleurs, le principe du moindre effort, il n'aspire point à la perfection, il lui suffit de vivre et de se maintenir au meilleur marché qu'il est possible. En bien! ceci va sembler un paradoxe et n'est pourtant que la vérité stricte : cette nonchalance, cette négligence, cette tiédeur de zèle sont une force pour le gouvernement chinois. Ces qualités s'accordent avec les mœurs du peuple, qui aime les vêtements larges et flottants, qui ne saurait souffrir d'être serré dans des règlements étriqués, ni d'être soumis aux mille petites contraintes qu'imposent les législations désireuses de faire le bonheur des gens malgré eux. Les mandarins se disent qu'ils ont d'autant moins de chance de heurter le sentiment populaire qu'ils s'occupent de moins de choses, que quoi qu'on fasse on est sur de mécontenter quelqu'un, que l'abstention est le meilleur remède contre la critique. Les abus qui dérivent inévitablement de cette insuffisance de réglements et de contrôle ne sont point faits pour indigner un peuple habitué depuis de longs siècles à s'y résigner. Aussi bien, malgré les exactions et les malversations des fonctionnaires, on paye en Turkestan beaucoup moins d'impôts qu'en France en comparaison de la richesse générale<sup>1</sup>. L'impôt foncier est le

1. A Tchertchen I franc par habitant plus une somme égale pour l'adminis-

seul qui soit élevé, 15 pour 100 en movenne; mais il est presque unique, et l'on v est accoutumé de longue date; l'impôt sur le bétail est très modéré; les autres taxes sont insignifiantes, sauf celle sur les ventes; encore celle-ci, qui plus que tout autre excite des murmures parce qu'elle n'est pas conforme à l'orthodoxie religieuse, a-t-elle été supprimée dans l'arrondissement de Kéria en 1891, dans le reste de la Kachgarie en 1893. « Pour mettre fin aux abus en matière de perception et de répartition d'impôts, me disait un haut fonctionnaire, il faudrait instituer un contrôle très compliqué qui coûterait plus cher aux contribuables que les abus à corriger. » Quant à la justice, il v a au moins un mandarin sur deux qui la rend consciencieusement sans préjudice pour les épices, et le peuple ne pense pas que la proportion soit si mauvaise. Il loue les bons juges et s'en félicite, il rit des mauvais, les critique et les blame avec une liberté de langage qui étonne, et le vovageur novice se dit : Voilà des gens bien impatients de leurs maîtres, sans doute il va se passer quelque chose. Cependant le temps s'écoule et rien ne se passe. Le même vovageur se rend en Chine et v observe les mêmes abus et les mêmes critiques, le peuple bafoue les magistrats, hautement, ouvertement et les magistrats laissent dire, surs que, sa chanson finie, le justiciable leur apportera les épices et le pot-de-vin. Le voyageur comprend alors l'extraordinaire liberté des satiriques de notre moven âge dont les puissants étaient les premiers à rire, sachant que ces épigrammes ingénues n'étaient point un signe d'impatience et de révolte; il comprend combien les êtres simples sont partout des êtres d'habitude, qui ne se soucient point de réformes, qui estiment qu'il faut prendre les choses comme elles sont, qu'un mal connu vaut mieux qu'un bien ignoré, que vouloir la perfection c'est vouloir que le soleil brille en plein minuit, qu'il faut rire des mauvaises institutions sans prétendre y rien changer. Ils pensent en outre que

tration locale. A Khotan davantage, sans qu'il me soit possible de préciser, peutêtre 4 francs. Pour l'impôt foncier il faut remarquer qu'il est allégé par les fausses déclarations; il y a toujours une portion de la récolte qui échappe au fise. celui qui ne veut pas être grugé par les juges n'a qu'à ne pas plaider, que si l'on craint d'être mouillé, il ne faut pas sortir les jours de pluie.

Les Turcs ont une autre raison de se contenter de l'administration chinoise actuelle. Ils la comparent avec les administrations antérieures, avec ce dur gouvernement de Yakoub Bek qui les écrasait d'impôts, les arrachait à leurs champs pour les envoyer au camp se faire tuer pour la cause de l'indépendance et de l'Islam alors qu'ils eussent bien mieux aimé prendre l'air tranquillement sous leur véranda. Ils se souviennent de la domination inquisitoriale, farouche et hypocrite du clergé musulman, qui les contraignait à coups de baton d'aller à la mosquée, de porter le turban, les empêchait de fumer sous peine de mutilation. Les vieillards ne parlent qu'avec un frisson d'horreur de l'ancienne tyrannie de l'aristocratie locale qui, non surveillée par les magistrats chinois, avait mis le pays à sac. Ainsi l'aristocratie et le clergé, les deux seuls groupes sociaux qui fussent capables de faire échec à l'administration chinoise et d'organiser le peuple contre elle, ont perdu leur influence par l'abus qu'ils en ont fait. Ils ont cessé d'être considérés comme un mal nécessaire et leur prestige a décliné en même temps que leur force matérielle depuis que les Chinois leur ont ôté leurs honneurs, leurs dignités, une partie de leurs biens. En multipliant les hommes nouveaux dans les fonctions subalternes abandonnées à l'aristocratie indigène, en favorisant les divisions et les luttes d'intérêt personnel, le gouvernement s'est créé des partisans chaque jour plus nombreux qui auraient tout à perdre à sa chute. Il en est de même pour le clergé. Les membres les plus zélés, les plus réputés pour leur science et leur piété se tiennent à l'écart des fonctions judiciaires pour n'être point forcés de transiger avec la loi sacrée et le gouvernement donne les places à des docteurs moins savants et plus accommodants qui ne seraient rien sans lui. Les intransigeants restent dans leur coin, moroses et chagrins, attendant de meilleurs jours; mais ils n'ont guère où s'appuver. L'aristocratie se défie de leur ambition envahissante, le peuple de leur rigueur intolérante. Il existe bien des descendants des anciens chefs religieux du pays, de Hazret Apak et de Makhdoum Khodja, sur la tête desquels une tradition déjà lointaine a mis une auréole de respect superstitieux. Leur nom serait sans doute capable d'entraîner le peuple; mais l'un d'eux, celui de la branche aînée et le plus vénéré de Tourfan à Khotan, est entre les mains du gouvernement chinois, partant inoffensif, l'autre, qui recrute ses partisans principalement à Kâchgar autour du consul de Russie, est entre les mains du gouvernement russe, partant suspect. Le Livre saint seul et les objurgations de ses interprètes ne suffisent point à soulever les ames tièdes et molles de ces Musulmans, qui se contentent d'une vertu oisive. Certes ils méprisent les Chinois, mécréants à qui Dieu n'a pas daigné se révéler; ils ne demanderaient pas mieux que d'en être débarrassés, mais pour cela, il faudrait faire de sérieux efforts, combattre longuement et rudement, risquer sa fortune et sa vie; or ces bons Turcs craignent naturellement les coups, ne prisent rien tant que leurs aises et leur tranquillité, recherchent avant tout l'intérêt présent et le divertissement du moment, et tous leurs mécontentements, toutes leurs velléités se perdent en vains discours sur la place du marché. Tels sont les motifs pour lesquels le Turkestan, malgré son immensité, malgré une homogénéité extraordinaire de race, de langue, de mœurs, malgré le levain de révolte et d'intolérance que l'Islam y a déposé, est un pays facile à tenir et, à cet égard, absolument différent de notre Algérie; voilà pourquoi les Chinois, avec leur organisation médiocre et les movens assez faibles dont ils disposent, seraient surs d'y vivre paisiblement s'ils n'avaient à craindre des excitations et des complications du dehors.

## CHAPITRE XIII

POLITIQUE EXTÉRIEURE DE LA CHINE. — RUSSES ET ANGLAIS. — AFFAIRES DU PAMIR.

La Chine a toujours considéré le Turkestan non seulement comme un ensemble de riches bénéfices pour ses mandarins, mais aussi comme une marche militaire nécessaire à sa sécurité. Depuis qu'elle s'en est rendue maîtresse, sous les Han, ses idées à cet égard n'ont point changé. Elle passa par des alternatives de grandeur et de décadence, les liens qui l'unissaient aux peuples ses vassaux se relâchèrent ou se resserrèrent selon que le pouvoir central s'affaiblit ou se fortifia, mais toujours, malgré les divisions intérieures, malgré les puissances nouvelles qui surgirent auprès d'elle, formidables et menaçantes, malgré les revers et les défaites, la Chine resta invariable dans ses prétentions, inébranlable dans son attachement à la tradition. Bien plus que l'habileté légendaire de ses diplomates, cet esprit de suite, cette perséverance dans un petit nombre de principes très simples et tres clairs ont fait la force de sa politique et lui ont toujours permis, dans le passé, d'avoir en fin de compte le dernier mot.

Ces principes ne sont pas sortis, comme on pourrait le croire, du cerveau de quelque ingénieux diplomate, de quelque Richelieu jaune. Ils sont fondés, comme c'est souvent le cas pour les principes politiques des peuples anciens, sur une superstition religieuse.

Le genre humain, réduit par l'ignorance des premiers âges aux seuls Chinois des Chinois s'appellent encore aujourd'hui les gens qui vivent sous le ciel, le genre humain, dis-je, est considéré comme une vaste famille dont le père commun est l'Empereur. Cet empereur, unique et universel, représente l'humanité dans la trinité sacrée qu'elle forme avec le ciel et la terre, et en dirige les mouvements de facon qu'ils soient d'accord avec ceux de la nature entière. Par conséquent, admettre un prince étranger sur un pied d'égalité avec l'Empereur serait commettre un sacrilège qui romprait l'harmonie du monde. Le gouvernement chinois ne peut avoir aucune relation avec les peuples qui refusent de reconnaître la suprématie du père commun des hommes, car en ne reconnaissant point cette suprématie ils se mettent eux-mêmes en dehors de la famille humaine. D'autre part, il n'y a aucune nécessité à les contraindre d'y rentrer : la Chine n'a besoin de personne, elle doit se suffire et se suffit en effet à elle-même; elle possède une maison large et commode munie d'un bon potager où rien ne manque, elle l'a soigneusement close et a jugé superflu de pratiquer des fenêtres sur la rue, parce qu'elle veut ignorer les voisins et les passants qui pourraient jeter le trouble dans sa maison, qu'elle entend ne point se mêler de leurs affaires comme elle entend qu'ils ne se mèlent point des siennes. « Balaye la neige devant ta porte, dit le proverbe, et ne t'occupe point de la glace sur le toit de ton voisin. » Ainsi ce dogme de la primauté de l'Empereur de Chine, qui aurait pu aboutir à de désastreuses tentatives de monarchie universelle, a au contraire abouti, grâce à la sagesse de ceux qui l'ont interprété, au principe de non-intervention. Toutefois ce principe ne peut en pratique être appliqué avec une étroite rigueur. La famille chinoise a malheureusement de proches voisins, gens turbulents dont les querelles lui importunent les oreilles, dont les batailles ébranlent la cloison mitoyenne, gens pauvres qui envient ses richesses et qui ont la mauvaise habitude de percer les murs pour voler les fruits et les légumes de son jardin, gens individuellement peu dangereux, mais capables de former entre eux des ligues redoutables. Le seul moyen d'avoir la paix et de garder son bien, c'est de soumettre successivement par adresse ou par force tous ces voisins génants au patronat du chef de famille, en profitant de leurs dissensions et de leur cupidité, en s'appuvant sur les uns contre les autres. Quand on aura ainsi achevé le tour du voisinage, on ne se sera pas seulement mis à l'abri de ses importunités et de ses rapines, mais encore on se sera environné d'une zone de clients, qui vous défendra des indiscrétions de voisins plus éloignés, d'autant mieux que ces clients ont la bourse plate et la tête dure, qu'il n'y a que des coups à gagner à les fréquenter, que leurs terres maigres où il n'y a rien à prendre, couvertes de rochers, de fossés, de fondrières et d'obstacles de toute nature, ne donneront à personne envie de s'y promener. De cette manière, la famille chinoise, loin de sortir de son isolement, s'v est au contraire fortifiée et s'est, en quelque sorte, enfermée dans une cage isolante, éminemment propre à empêcher les courants extérieurs de pénétrer. Ce bref développement sur les conceptions des Chinois en matière de politique étrangère suffit à faire comprendre que ces conceptions ne sont point de simples opinions variables au gré des circonstances, mais de ces préjugés invétérés dont les racines plongent au plus profond de l'àme.

Au commencement du xvu° siècle, lorsque la faiblesse et la décrépitude de la dynastie des Ming, la guerre civile, la prise de Pékin par les Mantchous, l'installation d'une nouvelle dynastie encore incertaine de son avenir eurent presque détruit l'autorité de la Chine sur ses tributaires traditionnels, le gouvernement nouveau comprit parfaitement, malgré son origine étrangère, la nécessité qu'il y avait de reprendre l'ancienne politique et de remettre la main sur les divers peuples attenant à la Chine propre. Leur indépendance était une cause de désordre et de pillages dans le présent, une source de dangers dans l'avenir, soit qu'ils favorisassent une révolution dynastique comme ils venaient justement de le faire, soit que ceux d'entre eux qui étaient musulmans provoquassent ou soutinssent la révolte de leurs coreligionnaires de l'intérieur, comme ils devaient le faire plus tard. En outre une puissance mongole, originaire du pays d'Ili, tendait à englober tous les

pays non proprement chinois de l'Empire actuel, elle dominait déjà la Mongolie occidentale et le Turkestan, menaçait la Mongolie orientale et le Tibet. Il était d'une prudence élémentaire d'arrêter ses progrès, d'empêcher la constitution d'un vaste camp retranché sur le flanc de cette ville ouverte qu'était la Chine. Le gouvernement se mit à l'œuvre avec une énergie et une habileté qui font grand honneur à ceux qui le dirigeaient alors, et à la fin du vyme siècle la domination chinoise s'étendait sur tous les pays qui forment l'Empire actuel; en outre le patronage de l'empereur était reconnu par l'Annam, le Siam, la Barmanie et l'Assam, le Bhoutan, le Sikkim, le Népâl, le La-dag ou Tibet anglais, le Badakhchán, les Kyrghyz et les Kazak, le Khokand et, dans le nord, ce qui est aujourd'hui la province maritime de la Sibérie, de Nikolaievsk à Vladivostok; même l'émir afghan et celui de Boukhàra rendirent hommage à l'empereur sans qu'au demeurant cela tirât à conséquence. Il est à remarquer que du côté occidental qui doit nous occuper spécialement ici — côté d'où le gouvernement chinois crovait avoir le plus de dangers à redouter — il avait disposé pour ainsi dire trois coussins successifs pour amortir les choes extérieurs: en première ligne les pays aujourd'hui perdus: Bhoutan, Sikkim, Népàl, La-dag, Pamir et Khokand, — en deuxième ligne le Turkestan et le Tibet, en troisième ligne la partie du Tibet démembré rattachée directement aux provinces de Seu-tchouen et de Kan-sou, et le morceau de Mongolie incorporé au Kan-sou. En vérité c'était de l'ouvrage très bien fait et la tortue chinoise pouvait espérer n'avoir plus qu'à s'engraisser paisiblement sous la carapace épaisse dont elle s'était enveloppée. Mais il fallut bientôt déchanter et notre siècle fut pour la Chine un des plus mauvais de son histoire. Elle perdit la prééminence sur l'Indo-Chine, sur les petits Etats qui s'étendent au sud de l'Himalaya et du Karakoram, sur le Pamir et le Khokand, sur la province maritime de Sibérie; elle fut dépossédée de Hong-kong et de Formose; elle eut à soutenir une série de guerres étrangères qui furent toutes malheureuses, à réprimer de nombreuses révoltes dont quelques-unes furent terribles, dévastèrent et dépeuplèrent plusieurs provinces, en sorte que la population de l'Empire est aujourd'hui inférieure peut-ètre et certainement n'est pas supérieure à ce qu'elle était au début du siècle. Elle a mis, il est vrai, quelque vigueur dans sa résistance, elle a fait de grands efforts pour reprendre le Turkestan, qui lui avait échappé, et y a réussi, elle a retabli chez elle un ordre suffisant depuis environ vingt années, elle a sauvé pour un instant la Corée des mains de l'ennemi ; mais les adversaires qui lui sont venus par mer, d'où elle n'en prévovait point, ont fortement ebranlé l'édifice ingénieux de sa polítique : ils l'ont obligée à reconnaître, des lèvres sinon du cœur, qu'il y a par le monde des souverains égaux à l'empereur, l'ont contrainte d'entretenir des relations régulières avec des Etats indépendants, ont brisé sur un point la ceinture de marches qui la protégeait en s'emparant du Tonkin et de la Barmanie. Ce sont là des revers dont elle ne se console pas, qui ont jeté le désarroi dans ses conseils, fait chanceler sa foi dans les vieux principes sans que pourtant elle songe sérieusement à les abandonner, car elle ne se sent point le cœur de s'en détacher et ne sait point comment les remplacer. Elle les suit donc, faute de mieux, sans enthousiasme et sans entrain, à la manière dont des soldats suivent un chef qu'ils savent malheureux.

Ces généralités préliminaires nous permettront de mieux voir la place qu'occupent dans l'ensemble des affaires chinoises les affaires présentes du Turkestan dont nous traitons ici et celles du Tibet dont nous parlerons en un autre lieu de ce volume et il nous sera facile des lors de relier à la politique générale de la Chine la conduite qu'elle tient dans ces pays. Elle les a annexés à son empire afin qu'ils lui servent de barrières contre des voisins indépendants et envahissants. Comme elle veut les occuper au meilleur marché qu'il est possible, il lui a paru nécessaire d'en fermer la porte aux étrangers, ou du moins de ne les admettre qu'en petit nombre, en les soumettant à des règlements rigoureux, de les empêcher de s'établir à demeure sur le territoire de l'empire et d'entretenir avec la population des relations autres que strictement commerciales, et encore s'arrangea-t-elle de façon à réduire celles-ci à leur minimum. En effet, si les étrangers pouvaient pénétrer librement en ces contrées, il leur serait aisé d'y nouer des intrigues

avec les mécontents, d'exciter le peuple à l'insubordination. La situation de la Chine en serait plus difficile, son influence en serait compromise et elle serait obligée, pour faire respecter son autorité, de recourir à des movens de contrainte plus énergiques. Ce système d'isolement semble s'imposer d'autant plus que dans le cas dont il s'agit les voisins sont les Russes et les Anglais, c'est-à-dire des voisins puissants et ambitieux, que les Chinois soupçonnent de ne vouloir se créer des intelligences dans la place que pour s'en emparer plus aisément. Ils se sont donc appliqués à interdire l'accès de la forteresse aux indiscrets et aux suspects; mais ils n'y ont réussi que pour le Tibet. Conformément à leurs vieux principes ils avaient ouvert la porte du Turkestan aux gens du Khokand, du Badakhchân, de l'Afghanistan, du Kachmir, dont les princes avaient reconnu du moins nominalement la suprématie de l'empereur¹. Le khân de Khokand s'était engagé à surveiller les khodjas, descendants des anciens chefs religieux de la Kachgarie, et à les empêcher de passer la frontière pour fomenter des révoltes. Il reçut même de l'argent pour ce service. Grace à cette entente, beaucoup de troubles furent évités, bien que le prince de Khokand ne fut pas toujours très fidèle ni assez sévère dans sa surveillance et laissa ou fit échapper ses prisonniers six fois dans le cours du présent siècle. Devenus maîtres ou protecteurs des différents pays cités plus haut, les Russes et les Anglais imposèrent le maintien des anciennes relations. Les Turcs étant musulmans, il était impossible de les empêcher d'avoir des rapports avec leurs voisins de même religion et comme la Chine, loin de pouvoir compter sur la complicité de ses sujets, était sans cesse obligée d'en réprimer les révoltes, elle fut impuissante à faire prévaloir son système d'isolement. La Russie, avant occupé Khouldja pendant la domination de Yakoub Bek afin d'assurer la sécurité de ses frontières contre les incursions des bandits kyrghyz, ne restitua cette province à

<sup>1.</sup> Le khân de Khokand reconnut la suzeraineté de la Chine en 1759, celui des Kazak fit sa soumission en 1757, le Badakhchân en 1759, le Baltistan en 1760. Boukhâra envoya un ambassadeur à Pékin en 1760, l'Afghanistan en 1762.

la Chine en 1880 que moyennant un bon traité lui permettant d'entretenir des consuls à Khouldja et à Kâchgar, des agents commerciaux dans toutes les villes et supprimant tous droits de douane ou de vente sur les marchandises russes. Les Russes ont aujourd'hui un nombre considérable de leurs sujets, marchands ou autres, établis dans le Turkestan. Ce sont presque tous des Sartes du Ferghanah et on les appelle Andidjànlyk du nom de la ville qui est le premier entrepôt important de l'autre côté des montagnes. Les marchands, établis en vertu d'un billet délivré par le consul movennant 9 tengas, sont au nombre de 200 à Kàchgar, 100 à Aksou, 15 à Yangi Hicàr, 30 à Maralbàchi, 60 à Yarkend, 70 à Khotan, 40 à Kéria. Ils sont soumis à la juridiction du consul de Kachgar, qui s'étend, le cas échéant, jusqu'à Boukalyk. Seul il a droit d'employer contre eux des movens coercitifs. Dans chaque ville ils ont un syndic, aksakal, qui sert d'arbitre en cas de contestation ou de fraude en matière commerciale: s'il échoue dans sa tentative d'accommoder les parties, si sa décision n'est pas acceptée par le coupable, il provoque l'intervention amiable de l'autorité chinoise et c'est seulement après avoir épuisé ces movens que l'on s'adresse au consul, qui juge en dernier ressort. En dehors de ces marchands il y a beaucoup de sujets russes installés à demeure un peu partout, mariés avec des femmes du pays malgré la loi chinoise, impossible à faire respecter parce qu'elle est contraire à la loi civile musulmane, possédant des propriétés au nom de leurs femmes et de leurs enfants, tournant ainsi la loi qui interdit aux étrangers de posséder des immeubles en leur nom propre. Enfin au temps de Yakoub Bek une foule de gens originaires du Khokand ou de la Boukharie étaient venus chercher fortune dans les états de leur compatriote, et depuis y sont restés, riches ou pauvres. Une part notable de la propriété foncière est entre leurs mains et s'ils sont devenus légalement sujets chinois, ils n'ont point oublié leur origine et ils font corps avec les sujets russes. Tous ces Andidjanais étant de même race, de même religion et de même langue que les autres habitants, ils sont particulièrement aptes à répandre l'influence russe dans la contrée. Ils forment un parti considérable, chaque jour grandissant, dangereux

pour la domination chinoise comme le prouvent les révoltes antérieures toutes fomentées et aidées par lui. Sa force est encore accrue par la présence sur le territoire russe de colonies kachgariennes, qui s'y sont établies après le retour des Chinois et qui reçoivent chaque année de nouvelles recrues attirées principalement par les salaires plus élevés dans le Turkestan occidental que dans l'oriental<sup>1</sup>. Comme les Russes exécutent une assez grande quantité de travaux publics, et surtout construisent des forteresses et des casernements militaires, ils ont toujours besoin de bras et les Turcs de l'ouest affluent. En 1891, le consul russe de Kâchgar a délivré trois mille billets à autant de sujets chinois voulant passer sur le territoire russe sous prétexte de commerce. Dans les deux premiers mois de 1892 il en délivra 750, augmentation due aux affaires de Pamir. L'émigration serait encore plus importante, sans doute, si les Chinois ne défendaient pas aux femmes de sortir de l'Empire. Enfin les Russes détiennent prisonnier à Marghélàn Hàkim Khân Toura, héritier de Bouzourk Khân, le Khodja, dernier souverain légitime de Kâchgar. C'est un prétendant qui a l'incomparable mérite d'être un imbécile avéré. Ainsi les Russes ont de très bons atouts dans leur jeu. Les Anglais font leurs efforts pour ne point rester en arrière : ils n'ont point à Kàchgar de consul comme les Russes; car ils estiment qu'il leur faudrait 250,000 francs pour entretenir un agent sur le même pied que le consul russe avec une escorte de 40 cavaliers. Ils pensent que ce serait trop chèrement paver une satisfaction d'amour-propre et se contentent d'un modeste agent consulaire qui suffit parfaitement à faire respecter les droits des protégés britanniques. Ceux-ci sont en général des Kachmiriens, des Hindous, des Afghans, des Badakhchâni et des Balti. Ils n'ont la prépondérance que dans le seul département de Yârkend où l'on compte environ 300 Kachmiriens ou Hindous, 150 Afghans, 50 Badakhchani. A Kachgar il y a 26 marchands protégés anglais, une vingtaine à Khotan, une emquantaine dans les autres centres. Ils ne sont pas exempts des taxes de douane et de vente et ils

sont soumis à la juridiction des autorités chinoises qui sont surveillées et contrôlées par l'agent consulaire. D'ailleurs ils ont des ahsahál, ils ont fondé des familles et constitué des propriétés dans le pays comme les sujets russes. Mais ils ont le désavantage de differer de la population locale par la race, la langue, quelquefois par la religion. Il y a parmi eux des hindous, des bouddhistes, des musulmans chutes. Les sunnites afghans même, gens rigides, méprisent leurs coreligionnaires turcs, trop tièdes à leur gré. Ces divergences, sans être une cause d'hostilité réelle, empêchent la communion intime des idées et des sentiments entre les protégés anglais et leurs hôtes.

La population de Turkestan est en somme favorable aux Européens : car ces musulmans peu fanatiques ont du respect pour les chrétiens, qui possèdent deux des livres sacrés, la Bible et l'Évangile, et ils n'oublient point que le prophète a dit: Ceux qui sont le plus disposés à aimer les fideles sont ceux qui se disent chrétiens. Ils savent gré aux Européens du soin qu'ils apportent à ne point choquer les coutumes établies et les préjugés, et cela d'autant mieux que les Chinois, pour largement tolérants qu'ils soient, n'ont pas le même tact et la même délicatesse; ils laissent beaucoup de liberté aux autres, mais ils s'en attribuent beaucoup à eux-mêmes ; ils sont parfois insolents et manquent de la retenue et de la réserve qui sont nécessaires pour ne pas froisser les susceptibilités. Je ne parle pas ici des mandarins, qui sont des gens bien élevés, mais des individus du commun, à qui l'autorité ne tient pas la bride assez ferme.

Il est une chose encore, qui, plus que toute autre, contribue a donner aux indigènes une haute et favorable idée des Européens, c'est le grand esprit de justice et d'équité, qui, malgré certaines défaillances, règnent dans les administrations russe et anglaise, cette ferme impartialité de la loi égale pour tous, supérieure à la brigue et à la corruption. Ils ont appris à ne plus considérer comme un mal nécessaire, ainsi que je l'exposais plus haut, les abus de l'administration chinoise; ils ont appris qu'il était possible de rapprocher davantage la réalite de la perfection idéale, dont ils avaient toujours eu la notion claire sans oser y

aspirer. Un jour que je demandais à un Turc son opinion sur les Anglais, il me répondit: « Les Anglais, ce sont des hommes justes », et je fus vivement frappé de l'espèce d'emphase religieuse avec laquelle il prononça le mot juste, Jole. Les Turcs ressentent une certaine attraction morale vers les puissances européennes voisines, qui les attirent aussi, en quelque sorte physiquement, par leur masse et leur poids. Elles font chaque jour reculer la domination naguère sans pareille de l'Empereur de Chine. La fortune de ces puissances nouvelles — dont l'une a renversé l'empire du grand Mongol et réduit les intraitables Afghans, dont l'autre a englobé l'héritage entier du grand et toujours révéré Tamerlan et soumis l'émir de Boukhâra, le second personnage de l'Islam — est bien faite pour émerveiller les esprits, pour imprimer en eux l'idée de quelque chose d'irrésistible qui, tôt ou tard, fatalement, doit entraîner à sa suite tous les peuples voisins.

Mais les Turcs, pour inévitable que leur sort leur paraisse, ne sont nullement disposés à le hâter. La majorité d'entre eux, sentant l'impossibilité de recouvrer l'indépendance, se déclarent satisfaits de la domination chinoise. L'Empereur de Chine, qui a été une si grande chose dans le passé, conserve aujourd'hui un grand nom, dont le prestige est comparable à celui qu'exerçait sur les imaginations européennes le nom de la petite et misérable ville qu'était la Rome du moven âge. Les Russes, qui comprennent la puissance des mots et des formules sur les intelligences peu développées, font une vive propagande pour substituer au nom de l'Empereur de Chine celui du Tsar blanc tak padchâh) en représentant celui-ci comme le véritable héritier de Tchingiz Khân, mais cette formule nouvelle est loin d'avoir acquis toute la force magique de l'ancienne. Au prétendant Hàkim Khàn Toura les Chinois en opposent un autre, vivant à Pékin, qui en 1892 vint en pèlerinage au tombeau de son ancêtre Hazret Apak. Il descend d'un petit-fils de celui-ci, Abdoul Khâlid. Les partisans de Hâkim Khân prétendent qu'Abdoul Khâlid mourut sans postérité, et les cheikhs du mazar de Hazret Apak font circuler des livres où la branche aînée de la dynastie s'arrête à Abdoul Khâlid. Mais leurs adversaires les accusent de faux

et produisent des généalogies différentes dont ils affirment l'authenticité. Quoi qu'il en soit, les premiers n'ont la majorité qu'à Kàchgar, les autres sont prépondérants à Khotan, à Kourla et dans tout l'est de la contrée. Ce parti, favorable aux Chinois pour le moment. a pour lui la défiance généralement répandue contre les Andidjanais, à qui l'on en veut de la part qu'ils ont prise, lorsqu'ils étaient sujets de Khokand, à la conquête de la Kachgarie par Yakoub Bek et au gouvernement de ce despote de désagréable mémoire. Il circule sur leur compte des chansons populaires et spontanées où ils sont habillés de toutes pièces. En général les beks et le clergé sont franchement opposés à toute domination anglaise ou russe, qui diminuerait leurs privilèges et leurs profits bien plus encore que les Chinois ne l'ont fait, et qui, selon les habitudes invincibles de tous les gouvernements européens, ne tarderait pas à s'immiscer dans le droit civil aussi bien que dans le droit criminel. Aussi bien l'administration chinoise est devenue supportable, malgré ses défauts, à cause précisément de la crainte que le voisinage des Anglais et des Russes inspire aux autorités impériales. Si l'administration de l'Inde est plus régulière, si les fonctionnaires anglais en particulier sont intègres et justes, il n'en est pas moins vrai que par suite du petit nombre des juges et de l'immensité des circuits, la justice est lente et coûteuse et que les tchoupraci, officiers inférieurs indigènes, insuffisamment surveillés, se rendent coupables d'une foule d'exactions aux dépens des plaideurs ignorants. Si les impôts sont mieux répartis et plus honnètement perçus, ils sont aussi plus élevés, car l'armée et les travaux publics entrainent des frais énormes, et les pèlerins du Turkestan, qui se rendent pour la plupart à la Mecque par l'Inde, sont beaucoup moins frappés de la commodité des chemins de fer, de la beauté impériale des routes et des mesures aussi humanitaires qu'illusoires prises contre les famines que de la haine que tous les habitants de la péninsule, musulmans et hindous, nourrissent contre les maîtres du jour à cause de l'insolence hautaine de ceux-ci, à cause du dédain où ils tiennent les indigènes même les plus remarquables par leur intelligence et leur naissance, à cause de la foule de prescriptions ennuyeuses, vexatoires, contraires aux mœurs locales, que, malgré l'indifférence réelle qu'ils ont pour le bien des races sujettes, ils leur imposent cependant par respect de l'opinion métropolitaine, par préjugé hygiénique ou humanitaire, par nécessité de police, par manie de l'ordre exact et immuable. Quant à l'administration russe, en dépit des efforts sincères, constants, énergiques du gouvernement de Pétersbourg, elle n'est pas à l'abri du reproche. On en sait assez à cet égard pour qu'il me soit inutile d'insister. Les Russes ont puisé à l'école de la Prusse un souci de la réglementation minutieuse auquel les Anglais n'ont jamais atteint et la comparaison leur ferait tort dans l'esprit des indigènes sans la négligence, felix culpa! avec laquelle ils traitent toutes les affaires! J'ai noté ailleurs l'opinion que les Kyrghyz ont de l'administration russe<sup>1</sup>. Ils pensent que le bien-être diminue en proportion que l'ordre augmente et les Kyrghyz chinois se trouvent mieux partagés que leurs frères de Russie. De même les Mongols de Chine sont dans une condition meilleure que les Kazak sujets du tsar, et cela provient uniquement du désir honorable que les Russes éprouvent d'améliorer le sort de leurs sujets nomades. Ils ont réformé l'impôt, ils ont introduit une justice plus impartiale, une grande sécurité pour les personnes et les biens, ils ont supprimé les prestations, ils dépensent de l'argent pour les Kazak et les Kazak sont mécontents. La Chine ne se soucie en rien du bien des Mongols, elle conserve précieusement tous les vieux abus, elle maintient ses sujets autant qu'elle peut dans la vie nomade au lieu de les encourager à en sortir, ne dépense pas une obole pour eux, en tire au contraire un bon revenu annuel et les Mongols sont contents parce qu'ils sont plus libres, ce qui a toujours été et sera vraisemblablement toujours la plus grande joie de l'homme.

De tout cela il faut conclure que les Russes ont tort de prétendre que le Turkestan est prêt à se jeter dans leurs bras avec enthousiasme à la première occasion. Le parti proprement russe est médiocre en somme; seulement le voisinage des Européens a ouvert les yeux des

<sup>1.</sup> Tome I, pp. 29-31.

indigènes sur les défauts de la domination chinoise et les a rendus plus difficiles à satisfaire. Le partichinois, de beaucoup le plus nombreux, ne soutient le gouvernement de Pékin que comme un pis-aller et la Chine ne pourrait pas compter, en cas de complications extérieures, sur un appui bien franc et sans réserves de ce côté. Elle doit ne se fier qu'à sa force matérielle, c'est-à-dire à son armée, et malheureusement pour elle celle-ci est insuffisante. Il y a quelque vingt années, le gouvernement avait annoncé *urbi et orbi* qu'il avait organisé une armée à l'européenne. Cent mille hommes à Pékin, cent mille dans le Turkestan, tant pour l'armée active, tant pour la réserve, tant pour la territoriale. Quand j'arrivai au Turkestan, je pensais, sur la foi des bruits qui couraient, trouver quelque chose d'au moins présentable. Je fus vite détrompé. Au lieu des cent mille hommes annoncés il v en avait trente mille sur le papier, moins de quinze mille en réalité; la solde des quinze mille autres servait à parfaire les appointements des généraux et colonels. Dans l'intendance de Kâchgar les troupes comptent au total sur le papier 6,250 fantassins et 1,075 cavaliers répartis ainsi qu'il suit:

| Kåchgar, vieille ville |        |      |      | 500 fantassins |   | 225 cavaliers |  |
|------------------------|--------|------|------|----------------|---|---------------|--|
| id no                  | uvelle | y vi | lle. | 1.000          | - | 450           |  |
| Yârkend                |        |      |      | 800            |   | 200           |  |
| Khotan                 |        |      |      | 450            |   | 200           |  |
| Maralbáchi             |        |      |      | 500            |   | 0             |  |

Ces effectifs médiocres sont commandés par des chefs militaires aux titres magnifiques. Il y a un tsiang-kiun, général en chef des Mantchous à Khouldja, un t'i-t'ai, maréchal chinois à Kâchgar, un général à Tarbagatay. Mais ces hauts dignitaires sont de la plus complète ignorance, ils ne savent ni lire ni écrire et leurs secrétaires lettrés se moquent d'eux. Il n'existe pas d'approvisionnements sérieux en dépit des greniers publics. Pour envoyer quelques centaines de soldats au Pamir il fallut faire des réquisitions telles que les prix montèrent pour le riz de 100 sapèques à 137, pour le mais de 30 à 55, pour le foin de 2 1/2 à 7 et qu'elles faillirent soulever des émeutes. L'armement est

fort défectueux pour ne pas dire ridicule, composé surtout de fusils à piston; j'ai vu cependant quelques nouveaux canons de montagne allemands, mais ils sont mal servis. Les soldats sont insuffisamment exercés, mal disciplinés, et ne sont que trop souvent recrutés parmi les condamnés de droit commun. Joignez que cette faiblesse de l'armée d'occupation n'est pas corrigée, nous l'avons vu, par la facilité et la multiplicité des voies de communication entre la province frontière et la Chine centrale.

Dans ces conditions, la partie est évidemment belle pour la Russie et l'Angleterre, et la Chine n'a de sécurité que dans la rivalité de ses deux voisins. Entre ces deux voisins l'avantage est incontestablement du côté des Russes, qui sont plus proches, possèdent des voies de communication plus nombreuses et plus faciles, ont une clientèle plus considérable dans le pays. Ils voient dans le Turkestan chinois un complément ethnographique et économique de leurs possessions de l'Asie centrale, un poste excellent tant au point de vue militaire qu'au point de vue commercial à la porte de la Chine propre et ils n'attendent que le moment favorable pour s'y établir. Cependant ils ne négligent rien pour étendre leur influence et transformer peu à peu leur situation déjà importante en un véritable protectorat. Les Anglais, au contraire, ne peuvent occuper en Kachgarie qu'une position défensive. Leur but avait été autrefois de faire de la Kachgarie une sorte d'état-tampon comme l'Afghanistan et c'est pour cela qu'ils avaient soutenu le gouvernement de Yakoub Bek, tandis que les Russes réduisaient au minimum leurs relations même commerciales avec les insurgés musulmans et fournissaient des munitions et des provisions aux armées chinoises. Les Anglais se rendirent compte de l'impossibilité d'un pareil état, la Chine étant toujours assez forte pour empècher qu'il se constitue ou qu'il dure. Ils ne pourraient le maintenir qu'en faisant la guerre à la Chine et alors autant vaudrait occuper directement Kachgar: chose absurde que d'aller s'installer si loin de sa base d'opération en face d'une puissance comme la Russie, tres decidée à ne point laisser à d'autres cette partie de l'Asie. Ce serait pour l'Angleterre se mettre de

gaieté de cœur dans la gueule du loup. Ce qu'elle peut faire, c'est empècher aussi longtemps que possible la Russie de s'emparer de la plaine, en s'appuyant sur la Chine, qu'elle avait dans la période précédente combattue de tous côtés, aussi bien dans le Yun-nan que dans le Turkestan. Aujourd'hui elle a mis dans cette partie de l'Asie l'intérêt commercial après l'intérêt politique, elle ne réclame aucun privilège commercial, à quoi bon? et qu'est-ce que les quelques millions que peut fournir le Turkestau en balance des 15 milliards de commerce britannique? demandent les Anglais, qui savent pourtant mieux que d'autres que les millions font les milliards. Les agents et les protégés du gouvernement de l'Inde disent partout, à Yarkend, à Khotan, à Kâchgar, du bien des Chinois et le parti anglais se confond avec le parti chinois. Tout en retenant la Russie, l'Angleterre essave de s'avancer autant qu'elle peut dans les montagnes, jusqu'a la première crète dominant le désert, de façon que si la Kachgarie tombe aux mains des Russes, l'Inde soit protégée contre eux par un bourrelet, le plus épais possible, de montagnes difficilement praticables, habitées par des peuples différents de ceux de l'Inde et n'ayant pas avec ceux-ci de rapports étroits. C'est le système des marches, des compartiments étanches, chers à la politique chinoise, mais non moins chers à la politique indienne.

Dans ces dernières années la politique britannique a été de ce côté d'une activité remarquable. D'une manière générale la politique anglaise de l'Inde est admirable par la vigueur de son action, la précision de ses mouvements, la rapidité à profiter des circonstances et ces précieuses qualités d'énergie se font toujours sentir, même lorsqu'on proclame la fameuse politique d'abstention magistrale, masterly inactivity; car à vrai dire cette inactivity est profondément modifiée par l'épithète masterly et une inactivité qui est magistrale ressemble fort à une activite sans épithète. Cela est frappant surtout quand on compare cette énergie à l'indolence à demi asiatique des Russes, qui, ce semble, sentent que le temps travaille pour eux, que l'avenir vient à leur rencontre, qu'il est inutile de se démener et de courir pour l'aller chercher.

Les derniers événements qui se sont passés sur le Pamir et sur la frontière du Turkestan-chinois et qui ont abouti à deux traités l'un avec la Chine en 1892, l'autre avec la Russie en 1895, ont été un gros succès pour l'Angleterre. Elle a atteint le triple objectif qu'elle se proposait, à savoir: 1º posséder les abords septentrionaux de la passe de Baroghil, porte de la route qui mêne par le Pamir du Turkestan russe à l'Inde, de même qu'elle possédait déjà par l'intermédiaire de l'émir de Kaboul les abords septentrionaux des trois autres portes de l'Inde: celle de Kavak, celle de Bamian, celle de Hérat; 2º empêcher la Russie de tourner le Badakchân et la Bactriane en tenant le défilé du Ouakhân; 3° se procurer une nouvelle route de l'Inde à Kâchgar. La tâche à accomplir était considérable. Il fallait occuper au nord de Pechaour plus de cent lieues d'un pays hérissé d'apres et hautes montagnes, infesté de brigands, d'abord les vallées du Souat et de l'Indus, où vivent en des gorges peu accessibles des tribus de musulmans sunnites, n'avant d'autres chefs que leurs mouftis et leurs kàzis, bandits, meurtriers et voleurs intraitables, puis le Tchatral, le Ouakhan et enfin le Kandjout, dont les princes, brigands et marchands d'esclaves, rendaient le passage impossible. Cette dernière affaire était la plus délicate parce que les deux petites principautés du Kandjout, Vagar et Hounza, étaient vassales de la Chine. Voulant faire les choses régulièment, les Anglais s'adressèrent à la puissance suzeraine, qui recommanda à ses agents de faire cesser les déprédations des Kandjouti. Mais tout se borna à des paroles et les Kandjouti continuèrent leurs déprédations. Un marchand hindou, s'étant avisé de traverser leur territoire avec une caravane, fut dépouillé de toutes ses marchandises. Il porta plainte aux autorités chinoises, lesquelles déclarèrent hautement que les méfaits de ces brigands ne les regardaient pas. Les Anglais prirent acte de la réponse et se décidérent à faire justice eux-mêmes. Or, le prince de Nagar, Ouzour Khan, avait deux frères plus jeunes et d'une autre mère, l'un Sikander qui résidait à Tchaltar, petite principauté dont il était l'héritier et qui avait passé aux mains du maharadjah de Kachmir, l'autre Chir Ghazab, radjah d'Açora, soumis au protectorat des

Anglais auprès de qui il était en faveur. Ouzour Khân en conçut des craintes et résolut de le faire mourir. Il lui envova une lettre lui annonçant qu'il était malade et le priant de le venir voir, mais Chir Ghazab ne répondit pas. Quelques mois après, celui-ci recut un nouveau message et des présents de son frère, qui lui faisait savoir sa guérison et réitérait en termes pressants son invitation. Il se laissa persuader, et, arrivé à la frontière de Nagar, il fut accueilli par les gens d'Ouzour Khan et tué à coups de pierres sous les veux de sa propre mère ignorante du complot. Sikander Khan, instruit de ce qui s'était passé, se rendit à Gilgit et pria le commissaire britannique de l'aider à tirer vengeance de ce meurtre. Le commissaire demanda des explications à Ouzour Khan, qui répondit qu'il avait agi conformément aux usages du pays et qu'il n'y avait pas lieu de lui rien reprocher. Les Anglais profiterent de l'occasion et envoyèrent 700 hommes, qui en 25 jours prirent le pays de Nagar et en même temps celui de Hounza, dont le prince, beaufrère d'Ouzour Khàn, lui avait prêté son appui. L'incident venait à point pour les Anglais. Ils avaient excité leurs protégés les Afghans à occuper certains territoires du Pamir, et entre autres le Ouakhân, sur lesquels l'émir de Kaboul se rappelait que ses ancêtres avaient eu des droits ou au moins des prétentions. Les Russes s'en étaient inquiétés et avaient envoyé un colonel se promener dans les montagnes, car ils entendaient que tout le pays dût leur revenir jusqu'à la limite du partage des eaux, jusqu'à la crête de l'Hindou Kouch, de par la science géographique. La géographie est, comme toutes les sciences, très commode pour les hommes d'Etat. Quand elle peut fournir des arguments spécieux pour motiver une extension de frontières, ils ont recours à elle, quand elle a épuisé ses arguments, ils la mettent de côté et invoquent l'ethnographie, celle-ci manquant, ils se tournent vers l'économie politique; l'économie politique fait-elle défaut? on trouve toujours un général pour prouver par  $a \leftarrow b$  : z que la science stratégique fait une nécessité absolue, supérieure aux contingences, d'occuper tel ou tel point, en sorte qu'en dernière analyse une frontière scientifique a ceci de commun avec la science qu'elle est toujours en progrès. C'est ce que

démontrèrent les Anglais en s'emparant du Kandjout et du Ouakhan, qui n'étaient pas compris dans les fameuses frontières scientifiques inventées jadis par lord Beaconsfield.

Les successeurs de ce fougueux impérialiste en ont appelé de la science mal informée à la science mieux informée. Celle-ci leur a enseigné que lorsqu'une puissance s'est étendue dans une plaine jusqu'au pied d'une montagne, elle se doit à elle-même, pour défendre la plaine, de gravir la montagne jusqu'à son sommet et que lorsqu'elle est parvenue à la ligne de faite il est de son devoir non moins strict de descendre l'autre versant, afin de protéger la ligne de faite. C'est en vertu de ce principe très simple que les Anglais profitèrent de la première occasion pour prendre le Kandjout d'abord, puis le Tchatral, deux territoires dont la position au pied méridional de la grande chaîne de l'Hindou Kouch devait leur permettre d'occuper la passe de Baroghil au sommet de la chaine et ensuite de descendre le versant septentrional jusqu'aussi loin qu'il serait possible. Pour réussir et devancer les Russes qui venaient par le nord afin de s'étendre jusqu'à l'Hindou Kouch, il fallait agir vite, et les Anglais montrèrent un esprit de décision et une promptitude peu communs qui déconcertèrent les plans des Russes.

Les Chinois n'avaient pas manqué de protester contre le coup de main des Anglais, qui leur prenaient une partie de leur territoire. Ils envoyèrent des troupes au Pamir et une grande excitation s'empara des indigènes du Turkestan; on crut que le rideau allait se lever sur une tragédie, mais il en fut autrement et il fut décidé que pour cette fois on se contenterait d'une comédie. Les Anglais démontrèrent aux Chinois qu'au lieu de se quereller il valait beaucoup mieux s'entendre contre l'ennemi commun, que celui-ci n'avait d'autre intention que de mettre la main sur le Sarygh Kol, territoire chinois situé sur le versant chinois du Pamir, et dont la perte mettrait la Kachgarie à découvert. Les Anglais proposèrent aux Chinois de leur garantir contre toute attaque la possession de ce territoire, si nécessaire à la sécurité du Turkestan, et, pour prix de ce service, ils garderaient le

Kandjout, pays insignifiant, que sa situation dans le bassin de l'Indus avait de tout temps destiné à devenir anglais. Les Chinois se laissèrent convaincre et admirent que la frontière commune serait désormais la ligne de partage des eaux. Les Anglais avaient réalisé ainsi la première partie de leur programme: ils étaient maîtres de la route la plus courte qu'ils puissent avoir entre l'Inde et la Kachgarie, route qui leur permet de s'opposer plus efficacement, le cas échéant, à toute tentative des Russes sur Kâchgar: en outre, en se portant garants de l'intangibilité de Sarygh Kol, ils se réservaient le droit de l'occuper en cas de danger et par suite d'être maîtres de l'un et de l'autre versant de la montagne jusqu'à la plaine turque.

Les négociations avec les Russes furent plus difficiles et plus longues. La Chine, soutenue par les Anglais, invoqua contre les Russes ses vieux droits historiques sur le Pamir. Puis les Anglais, avant obtenu suffisamment de concessions, laissèrent les Chinois se débrouiller seuls et conclurent un traité avec la Russie en septembre 1895. Ce traité fixait la frontière au lac Victoria et à la passe de Bendersky, c'est-à-dire à environ cinquante kilomètres à vol d'oiseau au nord de la ligne de faîte de l'Hindou-Kouch. Il complète ainsi l'arrangement anglo-russe de 1873, confirmé par le traité de 1885. Aujourd'hui la chaîne de l'Hindou-Kouch est entièrement anglaise, tant sur son versant septentrional que sur son versant méridional, de sorte que la seule route encore libre qui reliàt par terre la Méditerranée à la Chine est désormais anglaise, fait dont personne n'a semblé se douter. La plaine de l'Inde, qui était très proche de la frontière du côté de Pamir, est aujourd'hui protégée par un bastion de montagnes de cent lieues d'épaisseur. C'est là un très grand succès pour la politique britannique et l'importance en est accrue singulièrement par les mesures qu'a dernièrement prises le gouvernement de l'Inde pour fortifier sa situation en deçà des frontières. Il a consolidé les liens qui l'unissaient à l'émir de Kaboul et a obligé son allié à occuper sérieusement le Kafiristân au sud de l'Hindou-Kouch ainsi que le Badakhchân et le Ouakhân au nord ; lui-même s'est assuré non seulement du

Tchatral et du Kandjout comme je l'ai indiqué, mais aussi des petits pays de bandits des bords de l'Indus, Tchilas et Palas, et de la vallée du Souat; il a ouvert une route de Pechaour à la frontière chinoise, plus au sud il a dépassé les monts Souleymân, considérés naguère comme tout ce qu'il v a de plus scientifique; il a occupé le Ouaziristân, s'est fortifié dans le Baloutchistàn et se trouve aux portes même de Kandahar où le chemin de fer entrera bientôt. Il v a là un travail considérable à la fois d'extension et de concentration qui n'a pas attiré l'attention qu'il méritait. Sans doute il ne doit pas être tenu pour terminé, car les diverses peuplades soumises sont de caractère difficile et promettent de gros embarras aux Anglais; le budget est lourdement grevé de toutes ces expéditions extrêmement dispendieuses — la campagne du Tchatral a coûté 65 millions de francs —; mais le gouvernement de l'Inde a encore assez de ressources pour parer à tout et il estime que rien n'est si urgent que de matelasser sérieusement sa frontière et de fournir des distractions à l'Inde officielle, qui s'ennuie.

Tandis que les Anglais s'efforcaient de démontrer aux Chinois du côté de Pamir que la ligne de partage des eaux est la seule frontière rationnelle, ils tàchaient de leur prouver le contraire du côté du Karakoram, au nord du Tibet britannique. Le Karakoram est le point culminant de la route menant du Kachmir au Turkestan chinois. Au nord les eaux vont au Tarim, au sud elles sont tributaires de l'Indus; au sud le pays est peuplé de Tibétains, au nord de Turcs Kyrghyz, et comme il v a entre ces deux peuples un désert d'horribles montagnes, large de sept jours de marche, ils n'ont aucune relation entre eux; les Tibétains font leurs affaires avec le Kachmir et les Turcs font les leurs avec leurs congénères de la plaine turque. Il était donc raisonnable de considérer le Karakoram comme limite politique; mais les Anglais tiennent partout à leur système de posséder à la fois les deux versants de la montagne, d'occuper les routes qui la traversent, autant que possible jusqu'à l'entrée de la plaine. J'ai rapporté (T. I, p. 140) les incidents qui eurent lieu en 1890 sur cette frontière et se terminèrent à l'avantage des Chinois, qui placèrent une borne frontière sur le sommet du Karakoram et bâtirent un peu en decà le fortin de Souget Kourghân pour faire acte de possession. Les affaires en sont restées là, car les Anglais tiennent à ménager les Chinois et à conserver leur appui contre les Russes; mais ils continuent à marquer sur leurs cartes la frontière beaucoup plus au nord, à Chahîdoullah.

Quant aux Russes, ils se sont du moins assurés de toutes les routes menant de leurs possessions au territoire chinois et s'ils ont laissé aux mains de leurs rivaux les routes conduisant de Balkh et de Pechaour à Tàchkourghan, il les serrent de près et les dominent d'une manière menacante. Mais ils ne semblent point disposés à reprendre leur marche en avant du côté de l'Asie centrale. Ils sentent qu'un nouveau pas de leur part provoquerait une résistance acharnée de la part de l'Angleterre et ils jugent indispensable pour le quart d'heure de se fortifier chez eux. Ils ont relié directement leurs possessions du Turkestan avec la Russie d'Europe par Piétrovsk et Vladikavkaz. Le transcaspien a été prolongé qu'à Tàchkent et il le sera avant peu jusqu'à Viernyi et à la ligne transsibérienne de maniere à permettre à la Russie de concentrer rapidement des troupes sur un point quelconque de sa frontière asiatique entre la Caspienne et le Pacifique. En attendant un équilibre momentané s'est établi en Asie centrale entre la Russie, l'Angleterre et la Chine et assure à celle-ci la tranquillité dans le Turkestan. Mais les efforts des Anglais et des Russes se sont reportés vers l'Extrème-Orient, vers le Yun-nan et le Siam, vers la Mantchourie et la Corée. Il en est résulté que, grâce au Japon età la France, la Russie a fait de la Mantchourie un pays virtuellement soumis à son protectorat, que l'Asie russe forme des lors un demicercle enserrant le Turkestan et la Mongolie et qu'elle ressemble à une main gigantesque, ouverte et se fermant déjà à moitié pour saisir ces deux proies. Les Chinois sentent profondément le danger et ils font remarquer avec mélancolie que toutes les fois qu'une puissance militaire forte s'est constituée sur leurs frontières septentrionale ou nord-occidentale, elle a conquis la Chine.

# APPENDICE

RACES PARTICULIÈRES DU TURKESTAN CHINOIS.

MONGOLS. — KYRGHYZ. — SARYGHKOLI. — LOBLYK. — DOULAN.

TSIGANES. — ABDAL.

En dehors de la race qui habite les oasies disséminées entre Koumoul, Kachgar et Khotan il existe dans le Turkestan oriental plusieurs variétés ethniques différentes. En commençant par l'est nous trouvons d'abord les Mongols de Karachahr, la seule ville non turque-musulmane de la région. Elle est renommée pour sa saleté, qui lui aurait valu, dit-on, son nom de Kara, noir, et pour ses chevaux, les meilleurs ou plutôt les seuls bons du Turkestan oriental, un peu petits et maigres et de formes médiocrement gracieuses, mais vifs autant que surs et résistants, très sobres, ambliers excellents, faits tout exprès pour les courses dans le désert, moins aptes que les chevaux kyrghyz aux voyages en montagne. Ces Mongols sont appelés Kalmak, قللة par leurs voisins turcs. De ce mot les Russes ont fait Kalmouk. Ce n'est pas un terme dont le sens soit bien défini, car les Tures l'appliquent aussi bien aux Tibétains du La-dag ou de Lha-sa et aux Mantchous qu'aux Mongols. Ils s'en servent aussi pour désigner le peuple mécréant, c'est-à-dire bouddhiste, qui occupait le Turkestan avant les musulmans; et d'une manière générale ce mot est opposé à musulman en même temps qu'à chrétien. Cependant il n'est donné que rarement et par abus aux bouddhistes hindous ou chinois.

A l'ouest de ces Mongols et dans les pâturages des Ti'en chan sont les a cheval sur le territoire russe et le الونك قبرغين Kyrghyz de l'aile droite الونك قبرغين chinois. Ils comprennent les tribus Boughou de cerfosur le Tékès, Sarv Baghvch (l'élan jaune) au sud de l'Issvyh koul, Soltou (ou Soldouz ), Tchong Baghych (le grand élan), Tchirik (l'armée) sur la route d'Och à Kàchgar par Ouzgan (اوزكان), à l'ouest et au nord de Kàchgar (Ghandjourgha, Tchakmak, Touvoun tupe, Tourough At arty. Les Russes appellent ces Kyrghyz soit Bourout ou Kara Kyrghyz, deux noms que les nomades eux-mêmes n'acceptent point. Ils prétendent être une branche des Kazak (قازاق), appelés Kyrghyz par les Russes. Jadis, rapporte la légende, vivait un prince Kazak du nom de Saghyn Khan. Un jour, sa fille, accompagnée de quarante vierges, se promenait sur le bord d'une rivière lorsqu'elle aperçut, flottant à la surface de l'eau, une sorte d'écume blanche. Elle s'approcha, y trempa son doigt, ses suivantes l'imitèrent et toutes aussitôt devinrent enceintes. Le prince irrité les relégua dans les montagnes. Leurs enfants furent la souche de la peuplade qui reçut le nom de Kyrghyz parce qu'elle était issue des quarante vierges, اقرق قن . Cette tradition ne repose que sur un méchant calembour; mais elle témoigne que les Kyrghyz se considérent comme parents des Kazak, ce que ceux-ci ne démentent pas. Les uns et les autres se prétendent de la même origine que les Ouzbek, qui seraient le tronc dont les Khyrghyz et les Kazak ne seraient que les deux branches. Il est à remarquer que l'une des principales tribus Ouzbek est composée des Kyrk et des Youz et que le mot Kyrghyz semble bien être dérivé de ces deux noms joints ensemble. Les Kyrghyz ont le type mongoloide beaucoup plus prononcé que les habitants des oasis. Ceux-ci les traitent de mécréants quoiqu'ils fassent

<sup>1.</sup> Orthographie quelquefois Ouzgent.

profession de foi musulmane et en effet ils ont conservé le culte du feu, des montagnes, du tonnerre, des bois sacrés près desquels ils tiennent quelquefois des lampes allumées. Ayant donné ailleurs un certain nombre de détails sur leurs mœurs et leur organisation, je n'y reviendrai pas ici. Je noterai seulement que leurs tentes, qui sont de feutre et rondes, sont appelées kara uy (i) à cause de leur couleur sombre, par opposition aux tentes des Mongols, qui sont des tentes blanches ak uy. Les Kyrghyz se sont encore répandus sur les pentes orientales du Pamir, sur le cours supérieur du Yarkend daria et jusque sur les bords de la rivière de Karakach (Souget Kourghân, Ali Nazar). Cette branche des Kyrghyz offre cette particularité d'avoir perdu son dialecte primitif et de parler la même langue que les indigènes de la plaine; au reste la différence entre le kyrghyz pur et le turc de Kâchgar n'est pas très considérable.

A l'ouest de la chaîne du Mouztâgh, la vallée de Tâchkourghân ou Sarygh Kol² (la vallée jaune) abrite une population indo-européenne de langue et de type, se rapprochant beaucoup des Ouakhâni. C'est un reste des anciens Saka. A l'est du Karakâch daria les pentes septentrionales de l'Altyn tâgh sont habitées par des pâtres originaires des oasis des districts de Khotan et de Kéria. Ils n'ont rien des Kyrghyz, et leur dialecte est celui de Khotan, sauf que pour dire chien ils emploient toujours le mot persan seg au lieu du turc it. J'en ai assez parlé ailleurs pour qu'il soit inutile d'y insister de nouveau.

A Tcharkalyk et dans les environs du Lob nor vit une population présentant quelques traits particuliers. Elle fait remonter son origine aux Mongols, mais elle a été modifiée par des apports turcs, les Doulàn. Au début de ce siècle Tcharkalyk a reçu des colons de Khotan et

- 1. Et non pas yourt, mot qui signifie contrée.
- 2. Ne pas confondre kol قول qui signifie rivière encaissée dans les gorges des montagnes avec koul و qui signifie lac. Kol est le même nom que le mongol gol.

de Kéria, qui y ont développé l'agriculture auparavant presque nulle. Ces éléments nouveaux ne se sont pas encore entièrement fondus dans l'ensemble, et il existe toujours une colonie distincte de gens de Khotan et de Kéria. La langue, la religion et en grande partie les mœurs et les coutumes sont celles du reste du Turkestan. D'anciennes contumes se sont conservées. Par exemple, lorsqu'une personne meurt, on emporte dehors tous les vêtements qui lui ont servi et on ne les rentre que la nuit suivante, on fait du feu d'evant la porte de chacune des maisons du quartier jusqu'à ce que la porte soit noircie de fumée. Ces pratiques de purification ne sont pas connues à Khotan. Habiboullah Hàdji prit, dit-on, des mesures sévères pour mettre un terme à tous les restes d'idolatrie, qui avant lui étaient encore nombreux à Tcharkalyk, et parvint à changer plus d'une coutume. Ainsi, m'a raconté un vieillard de ce village, vers 1860, les fiançailles se célébraient des la naissance des enfants; en cas d'infidélité de la femme une indemnité était pavée par l'amant au mari; les tombes étaient creusées sans la niche de côté obligatoire chez les musulmans. Les gens du canton de Tcharkalyk vivent surtout des produits de la pèche qui est abondante dans le Lob nor. Le métier de pècheur étant pénible et dangereux à cause des maladies qu'il engendre, ce sont les vieillards de 60 ans qui sont chargés de s'y livrer, car ils n'ont plus beaucoup à jouir de la vie et s'ils gagnent la fièvre ils v perdent peu. On conserve les poissons en les faisant sécher. Lors de notre dernier vovage, nous nous en procurames une certaine quantité, mais au bout de quelques jours ils furent mangés de vers.

Les forêts qui bordent la rivière de Yarkend et le Tarım sont habitées par les Doulân دولان), qui sont nombreux surtout dans le district de Maralbachi, célèbre par ses cerfs (boghou, يوغو) et ses biches (marâl, المارال). Il ven a aussi dans certaines oasis, à Yârkend, à Kachgar, à Chah yâr, à Kourla: je n'en ai point trouve à Khotan, mais pres de Kéria, le village de Kalouk est peuple en majeure partie de Doulan. Ces Doulan disent appartenir à la tribu Kiptchak de la horde

movenne des Kazak; ils seraient par conséquent frères des Kazak qui occupent la province de Tourgay au sud-est d'Orenbourg. Leur type se rapproche de celui des Kyrghyz, ils sont assez grands, plus robustes que les hommes des oasis; leur barbe est très noire. Leurs femmes portent des turbans semblables à ceux des femmes Kyrghyz. Leurs maisons sont de roseaux recouverts de boue et s'appellent satma. Leur langue est le turc kachgarien un peu modifié par des différences d'accent. Ils cultivent fort peu la terre, vivent surtout des produits de leurs troupeaux, moutons, ânes, bœufs et vaches. Ils sont bons cavaliers, ardents chasseurs et sont tous armés de fusils. Très pacifiques d'ailleurs, ils sont grands amateurs de musique et de danse; peu de jours se passent sans qu'ils dansent et chantent en plein air autour de grands feux de toghrak. Quand ils recoivent un hôte de quelque importance qu'ils veulent honorer, ou un marchand dont ils désirent obtenir les marchandises à bon compte, ils donnent un machrab en son honneur, le placent au milieu des jeunes femmes sans mari ; celles-ci en dansant le frappent d'un mouchoir enroulé ; à la fin l'hôte, prenant le mouchoir, le laisse tomber devant la femme qui lui plait. Les Doulan ne sont point des maris sévères. Un homme rend-il visite à une femme qui n'est pas la sienne, en l'absence du mari, il a soin de déposer ses galoches à la porte de la maison. Si le mari revient et voit ces galoches, il se garde d'entrer. Quand un homme a quitté le lieu des danses autour du feu pour regagner sa demeure et revient presque aussitôt, on lui demande en riant : « As-tu vu les galoches ? » Les coutumes de ce genre sont trop répandues pour . گفش کوردنا گ ما qu'ils soit utile de faire des rapprochements. Il est cependant curieux de rappeler ce qu'Hérodote dit des Massagètes (I, 202,216), qui s'assemblaient par troupes autour d'un feu en plein air, s'enivraient, chantaient et dansaient et qui avaient précisément le même usage en ce qui concerne les femmes, sauf que le carquois tenait lieu des galoches. Marco Polo, de son côté, rapporte que les gens-de-Koumoul donnaient à leurs hôtes de passage l'hospitalité complète. Un autre usage, qui existait naguère parmi les habitants du bas Tarim et des environs du Lob nor, Doulân ou autres, était qu'en cas de petite vérole — maladie très répandue parmi eux — les personnes de la famille du malade l'abandonnaient seul dans la maison commune et allaient s'établir ailleurs. Cette coutume s'observe également chez les Kazak et chez les Tibétains pasteurs. Mais depuis que les Chinois ont fondé la ville de Lop et y ont installé un sous-préfet (1890), ils ont supprimé cet usage; il y a même à Lop un secrétaire spécialement chargé d'y veiller.

Je dois me contenter de ces indications rapides sur ces populations des bords du Tarim, n'ayant pas eu l'occasion de vivre dans leur pays et n'en ayant vu que quelques spécimens isolés. Mais je signale aux voyageurs futurs l'intérêt qu'il y aurait à étudier d'un peu près les Doulân et les gens du Lob nor; on n'a pour ainsi dure rien publié à leur sujet.

On rencontre quelquefois dans le Turkestan comme ailleurs des groupes de Tsiganes, vivant sous la tente et vagabondant par le pays. Nous avons vu le 19 décembre 1891 un de leurs camps volants installé près de Khotan. On les appelle Louli ou Aga. Filous et diseurs de bonne aventure, ils parlent une langue composite où se mélangent le persan, le turc, le baloutchi, divers dialectes hindous, l'arabe et des mots de racine indéterminable. Ex: Osmán, ciel. — Kochouk, cuiller. — Khar, maison. — Páni, eau. — Kelil, peu. — Noughour, ciil. — Mantoz, enfant. — Dougout, viande, etc. Ils disent qu'ils sont originaires de l'Hindoustan et que le véritable nom du peuple auquel ils appartiennent est Baloutch.

Enfin il existe, disséminées dans les diverses oasis du Turkestan oriental, un certain nombre de familles qui vivent à part du reste de la population et forment une caste misérable et méprisée. En 1893, nous en avons découvert une cinquantaine tout près de Kéria et sept ou huit à Tchertchen. On les appelle *Abdal* et eux-mêmes se donnent le nom de *Hej nou*. Leur type ne se distingue pas nettement de celui des Turcs leurs voisins. Ils parlent une langue spéciale que les autres ne comprennent pas et dont le fond est le persan. Ils s'occupent à peu près exclusivement de la fabrication de nattes de roseaux. Il v a environ

trente ans, ils ne possédaient pas un pouce de terrain; ils ne sont devenus propriétaires fonciers que lorsque Yakoub Bek eut distribué quelques menues parcelles des terres de l'État à ceux d'entre eux qui avaient servi dans son armée. Bien qu'ils se disent musulmans, qu'ils déclarent accepter la même loi et les mêmes juges que les autres habitants du pays, qu'ils envoient leurs enfants à la même école, les Turcs orientaux refusent de partager leur pain avec eux et de leur donner leurs filles en mariage. Les uns les accusent d'être juifs, les autres d'être les descendants des meurtriers des Imams-Haçan et Houçeyn, condamnés pour ce crime à l'exil et dispersés par tous les lieux de la terre. Ces on dit n'ont aucune valeur et les noms que portent les Abdal ne fournissent pas d'indication certaine sur leur origine. Hevnou est un mot qui m'est absolument inconnu ; quant à Abdal, c'est le nom d'une tribu afghane et c'est aussi celui d'une tribu turkmène, mais entre ces peuples et les Abdal du Turkestan chinois il n'existe pas, à ma connaissance, d'autre rapport que ce nom, que ceux à qui il est appliqué n'acceptent pas. J'ai pensé que les Abdal pouvaient être une variété sédentaire des Tsiganes-Louli, et en effet le principal élément de la langue de ceux-ci est également le persan et plusieurs mots dont je n'ai pu déterminer l'origine sont employés par les uns et les autres. Cependant, ces quelques expressions ont pu être empruntées par les Abdal aux Louli, dont une commune misère et un commun isolement les rapprochaient; on remarque de grandes différences dans le vocabulaire comme dans la syntaxe; enfin les mœurs, le genre de vie, les traditions ne sont point les mêmes. Leurs souvenirs, encore que très vagues, m'ont conduit à voir en eux les descendants des Chiites persans, qui furent les avant-coureurs de l'Islam dans le Turkestan oriental. Ils rapportent que leurs aïeux étaient originaires de Koufah, quittèrent cette ville à la suite de Imâm Mohammed Ghezzâli, petit-fils de Ali, qui fut le premier à mener une armée musulmane dans le Turkestan oriental. Il périt le vendredi 10 Djoumada-el-aoual de l'année 121 de l'hégire (739 J.-C.) dans un combat contre les infidèles et fut enterré près de Kéria, à Boghàz Langar. Le peu de soldats qui lui survécurent restèrent

dans le pays et plus tard furent exilés et dispersés sept par sept dans les différentes oasis de la Kachgarie. Que cette légende de Mohammed Ghezzàli soit fausse, c'est évident; mais je démontrerai, dans l'evamen que je ferai plus loin des teskérehs turcs des Imams, que les premiers musulmans avant pénétré en Kachgarie étaient des Chiites, dont quelques colonies ont dù s'établir en Kachgarie des le début du vine siècle, soit par force, soit pacifiquement. Cela admis, je crois pouvoir en conclure que les Abdal sont les descendants de ces anciennes colonies chiites, qui furent dans la suite, en leur qualité d'hérétiques, opprimées et réduites au dernier degré d'abaissement par les orthodoxes vainqueurs. Aujourd'hui ils s'efforcent de cacher leur hérésie et de se faire passer pour sunnites sans pourtant se résigner à faire hautement et franchement profession de foi orthodoxe. D'ailleurs, bien que la doctrine chiite ne se soit pas conservée chez eux pure et sans alliage, elle n'en est pas moins reconnaissable et les vestiges qui en subsistent me paraisssent d'autant plus démonstratifs qu'il était impossible à un groupe de population très peu nombreux, ignorant et nové parmi des hommes d'autre croyance, de garder intactes ses doctrines. S'ils declarent accepter Abou Bekr, Omar et Othman comme khalifes légitimes et interprètes infaillibles de la parole divine, الله. déclaration qui peut être imputée à la crainte autant qu'à une conviction sérieuse, ils continuent à célébrer chaque année le deuil de Houceyn le plus secrètement possible et avec toutes les démonstrations de douleur en usage chez les Chiites. Ils affectent une vénération particulière pour les Imams, descendants de Ali, ils affirment être plus près du prophète que les autres musulmans, accusent ceux-ci d'être les soldats de Yézid le maudit et de ne pas croire à la vérité de la parole de Ali. La mauvaise opinion qu'ils ont de la religion de leurs voisins, jointe au souvenir d'anciennes persécutions, les détourne de s'efforcer à faire cesser un isolement dont ils pourraient sortir s'ils le voulaient, grâce à la tolérance naturelle des Turcs orientaux, malgré la défiance vague que ceux-ci leur témoignent, reste presque inconscient d'un temps où la foi était plus vive et moins accommodante. La simple différence de secte est en

effet insuffisante à expliquer l'état d'avilissement dans lequel les Abdal sont maintenus. A Yarkend, tandis que l'Afghan, sunnite rigide, détourne la tête avec mépris en rencontrant le Balti chiite, le Yarkendais fraye volontiers avec lui et n'éprouve aucun scrupule à lui donner sa fille en mariage. Mais à l'égard des Abdal, les sunnites du Turkestan ont l'idée que leur misère est la punition de quelque crime ancien et inexpiable, dont ils ne se donnent pas la peine d'approfondir la nature et qui, sans doute, est simplement la résistance opposée par ces Chiites aux premiers prédicateurs sunnites. Les Abdal semblent se complaire dans leur isolement, et cette obstination à se tenir à l'écart est cause qu'ils n'ont pas perdu complètement leur ancienne langue, dont ils se servent toujours entre eux. Cette langue, je devrais dire cet argot, quoique de plus en plus envahie par l'élément turc, contient encore assez d'éléments étrangers pour être inintelligible de ceux qui ne sont pas dans le secret. Le fond du vocabulaire est persan et sur 77 mots non turcs 37 sont purement persans et 11 sont du persan corrompu.

| خدا   | khoda   | Dieu       | بای   | pey    | pied   |
|-------|---------|------------|-------|--------|--------|
| ادم   | adam    | homme      | بوست  | pòst   | peau   |
| مرد   | merd    | homme, vir | جامه  | djòma  | habit  |
| زن    | zen     | femme      | موزه  | rvnom  | botte  |
| بيجه  | batcha  | enfant     | کاو   | gaò    | vache  |
| دختر  | dokhter | fille      | ص غ   | mourgh | oiseau |
| چشم   | tchechm | æil        | خرد   | khourd | petit  |
| موي ٰ | mouy    | cheveu     | كالان | kalàn  | grand  |
| روی   | rouy    | visage     | اسپ   | asp    | cheval |
| دست   | de-t    | mam        | شير   |        | lion   |
|       |         |            |       |        |        |

### 312 MISSION SCIENTIFIQUE DANS LA HAUTE ASIE.

| كندم  | gendoum | blé              | کارد   | kard     | couteau      |
|-------|---------|------------------|--------|----------|--------------|
| انگور | angur   | raisin           | سوزن   | souzen   | arguille     |
| خانه  | khânah  | maison           | كلەپوش | Kalapõch | bonnet       |
| خاك   | khâk    | terre, poussière | زر     | zer      | 90           |
| أتش   | âtech   | feu              | است    | est      | il est       |
| اب    | âb      | eau              | نیست   | nîst     | il n'est pas |
|       | kouh    | montagne         | خنك    | khounouk | froid        |
| شب    | ehab    | nuit             | خواب   | khàb     | sommeil      |
| چوب   | tchoup  | bâton            |        |          |              |

La numération est persane jusqu'à huit inclusivement; mais, chose singulière, les Abdal ont oublié le nom de nombre dix 5. Ils le remplacent par 5, nó, qui signific neuf en persan et pour dire neuf ils emploient la locution 5, el kam nó, c'est-à-dire dix moins un. Onze se dit nó 5 el, douze, nő dou, etc.

Un certain nombre d'autres mots sont persans, mais altérés dans leur forme ou leur sens.

| Vieux, mauvais | لأغر  | lågher (maigre)                                                                                        |
|----------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| chanson        | كَويد | gouyed (il dit)                                                                                        |
| chien          | كَوك  | gourouk (loup)                                                                                         |
| tête           | سىر   | séa, prononciation vicieuse pour <i>ser</i> . Dans le<br>langage vulgaire du Khotan on ne prononce que |
|                |       | rarement la lettre r: هورامن se prononce heu-                                                          |
|                |       | yamen, je vois. فر أك piang européen. A la fin                                                         |

des mots le son r est souvent remplacé par le son a: قير, colline, se prononce kia. mî, pour مير mîr. asp perâkhlamak, pour پرداختن perdâkhten, les Abdal substituent toujours dans les verbes gouverneur, bek seller un cheval la terminaison turque à la persane. srouk, c'est le persan سروق, souroukh = rouge. Le maïs, c'est le millet rouge; جواری سرخ, maïs djouvari souroukh. sibit P. ساب sib. pomme grouklaa hmkP. گریختن gerikhten = fuir. s'en aller khourden = manger. خورلاماق manger tchin kerden = چین کردن .chined lamak P شیندلاماق apporter cueillir.

Les Abdal emploient quelques mots arabes qui ne sont pas connus dans le Turkestan:

viande مات لاماق mourir مات لاماق màt-lamak.
galid malade est peut-être l'arabe جليد djalid, décharné.

Le mot paizé, ordre, est chinois (p'ai tzeu) et, d'ailleurs, est d'usage courant parmi la masse de la population indigène.

Un petit nombre de termes, en dehors de ceux empruntés au persan, sont communs aux Tsiganes et aux Abdal.

Choumoul aliment, nourriture (chamoul en tsigane)

Aassut ou arsut, pain (en tsigane charsit) probablement comme le
précédent de la racine indienne cha manger.

## 314 MISSION SCIENTIFIQUE DANS LA HAUTE ASIE.

Ghanab mouton (corruption de l'arabe 💢 , mouton.

Degh bon.

Gider ane (en tsigane gadar, indien: ghoda).

Enfin les mots suivants ne se rattachent à aucune langue qui me soit connue:

| Dongai       | melon    | parok     | aveugle           |
|--------------|----------|-----------|-------------------|
| Sebké        | pastèque | pilagha   | boiteux           |
| ghoulong     | abricot  | lekh      | fou               |
| heynalé      | pêche    | miçala    | ciel              |
| tchilba      | thể      | etta      | ville             |
| ila          | tabac    | ilip      | feutre            |
| sowa         | monnaie  | Dagha     | Turc de Kachgarie |
| sowa dadagha | riche    | Daghaghin | Européen          |
| rzidlamak    | aller    |           | -                 |
| ergalamak    | voir     | Lôm       | Chinois           |

Tanglo, oreille, dérive du verbe tanglamak, entendre, qui n'est qu'une corruption du turc anglamak.

Aujourd'hui les mots turcs entrent pour une bonne part dans la composition de cet argot et le nombre s'en accroît chaque jour à mesure que diminue le souvenir des temps anciens et du langage originel; au reste chacun, selon que sa mémoire est plus ou moins fidèle, a recours plus ou moins fréquemment aux expressions turques. Les pronoms, la conjugaison des verbes, la syntaxe sont devenus entièrement turcs. On dit: Khour-laghán, خورلاغان, mangeant.—Groukhlang, allez-vous-en.—Kháblélé, ماللاتي, dormons.— Mátlapté, il est mort.—Batchalapté, il est né.—Rzidlamen, je vais.—Ergalapt) m, j'ai vu.—Tanglap, ayant entendu.—Chap boulap kaldé. العن أن المناسبة ولوب قالدي المناسبة والمناسبة ولوب قالدي المناسبة ولوب قالدي المناسبة والمناسبة والمناسبة

Il est naturel de penser que ces quelques individus perdus au milieu d'un peuple étranger, constamment obligés de parler la langue de ce peuple, finiront par oublier jusqu'au dernier mot de leur dialecte primitif, dont ils ne possèdent aucun monument écrit, comme ils ont déjà oublié les coutumes de leurs pères auxquelles ils n'étaient attachés ni par un zèle religieux intransigeant ni par un sentiment patriotique inaltérable. S'ils ont conservé si longtemps quelque chose de leur individualité, ils le doivent moins à leur opiniàtreté qu'à leur misère, qui ferme le cœur des autres à l'indulgence et entretient chez eux une sorte de sauvagerie défiante et craintive.

## LE TIBET ET SES HABITANTS

Je n'essaverai point de tracer du Tibet et de la population qui l'habite un tableau aussi détaillé que celui que j'ai présenté du Turkestan chinois. Outre que nous sommes restés moins longtemps dans le premier pays que dans le second, il est beaucoup plus difficile d'y obtenir des renseignements surs à cause de la défiance obstinée et du mauvais vouloir persistant des habitants. Toutefois, nous nous sommes trouvés dans des circonstances relativement favorables pour faire une étude intéressante. Aucun voyageur récent, le P. Desgodins mis à part, n'a séjourné aussi longtemps ni voyagé aussi longuement que nous dans le Tibet proprement dit. Sans tenir compte de nos explorations en des régions désertes, nous avons passé dix mois et demi au milieu de populations tibétaines. Nous n'avons point, soigneux de notre sécurité, évité systématiquement les pays habités, et partant dangereux, ni essayé de les traverser le plus rapidement possible. Nous sommes parvenus à rester quatre mois sur un territoire dont l'accès est interdit aux Européens, parmi le peuple soumis au gouvernement de Lha-sa; nous avons eu la bonne fortune d'entretenir longuement et familièrement quelques-uns des représentants les plus autorisés de la société tibétaine et de faire fléchir quelques-uns de leurs préjugés. Nous avons vu à la fois les Tibétains nomades et les sédentaires, ceux qui sont sujets de l'Angleterre et ceux qui le sont du Talé lama ou de la Chine; nous avons visité successivement les quatre provinces dont le pays est formé: Nga-ris, Tsang, Bou et K'am, entre le 75° degré de longitude et le 99°. Mais nous n'avons pu descendre au-dessous du trentième parallèle ni, par suite, atteindre la région des principales villes, la plus intéressante, en somme, et cela sera la cause de beaucoup de lacunes et d'incertitudes dans cet exposé, qui aura pour les vovageurs futurs le mérite de leur laisser encore beaucoup à faire.

#### I. - DESCRIPTION GENERALE DU PAYS.

Le Tibet occupe la masse de montagnes la plus énorme et la plus élevée qui soit dans le monde. Délimité en gros par le pie de Dapsang à l'ouest, les villes de Skar-do et de Simla, la chaîne de l'Himalaya, Li-kiang, Ta-tsien-lou, Song-p'an, les monastères de Lha-brang et de Skou-boum, le Kouk nor, le Kva-ring tso, les monts Baven Kara, Arka tagh et Oustoun tagh, il affecte la forme d'un immense sabot ou, pour parler géométriquement, d'un trapèze dont les côtés seraient elliptiques. Il mesure 2,600 kilomètres dans sa plus grande longueur entre Skar-do et Song-p'an, 450 dans sa plus petite largeur du col de Karakoram au-bord du Satledj et 1,250 dans sa plus grande largeur entre le Kouk nor et le coude méridional du Ta kiang ou fleuve Bleu. La superficie totale dépasse 2 millions de kilomètres carrés, couverts par une série de chaînes de montagnes neigeuses qui, ramassées sur le méridien du Karakoram en un faisceau étroit, s'épanouissent vers l'est en éventail en s'inclinant soit au nord, soit au sud, puis se resserrent de nouveau en s'inclinant en sens inverse. Physiquement le Tibet se divise en deux parties, la région des lacs et celle des rivières, qui enveloppe la précédente de trois côtés en demi-cercle. La région des lacs, qui s'étendentre le lac Pang-kong, les sources de l'Indus, le Dam La-rkang la, les sources du Salouen et du fleuve Bleu et enfin celles des rivières du Turkestan, affecte la forme d'un fer de hache, ayant 300 kilomètres de largeur à l'emmanchure du côté du lac Pang-kong, 700 à l'autre extrémité, sur 1,100 de largeur et couvrant ainsi une surface égale à celle de la France. Cette partie du Tibet étant la plus éloignée de l'Océan, les précipitations atmosphériques y sont plus rares qu'ailleurs, le climat y est d'une grande sécheresse et les eaux n'y peuvent acquérir assez de puissance pour triompher des obstacles et se faconner un chemin vers la mer. Les chaînes de montagne sont largement étalées, arrondies, mal articulées, séparées par des vallées presque plates<sup>1</sup>, semblables aux Pamirs, d'une altitude absolue considérable, médiocrement inférieure à celle des sommets. Aucune pente généralen'y est suffisamment déterminée pour permettre aux eaux de s'assembler en rivières; les ruisseaux et les torrents s'en vont s'endormir dans des lacs innombrables, éparpillés de tous côtés comme des fragments de miroir brisé. L'écoulement des eaux est si peu favorisé que le terrain est entièrement imprégné d'eau, sauf sur les côtes, gelé et solide pendant 8 mois de l'année, boueux et mouvant au cœur de l'été. C'est justement le régime de la toundra sibérienne. Aucune autre contrée au monde n'a une altitude movenne égale sur une pareille surface. Cette altitude movenne est supérieure à 5,000 mètres, les vallées avant de 4,400 à 5,300 mètres, les pics de 6,000 à 7,500, les cols de 5,000 à 5,800. La partie septentrionale de cette région est la plus élevée, les vallées n'y ont jamais moins de 4,800 mètres; aussi la température est-elle fort rigoureuse, montant avec peine à 15 ou 16 degrés en été à une heure de l'après-midi pour descendre à zéro ou au-dessous la nuit ; en hiver il sévit des froids de 40 degrés et plus. La végétation est à peu près nulle et le peu d'herbe qui pousse n'est jamais verte. Les pâtres tibétains n'y viennent point planter leur tente. A l'ouest de 80° de longitude, ils s'avancent jusqu'un peu au nord du 34° parallèle (Mang-rtse), mais à l'est ils ne s'aventurent que peu au delà du 33° dans la saison chaude et restent au-dessous du 32° en hiver. La partie de la région lacustre, qui

<sup>1.</sup> Ce sont ces vallées qu'on appelle t'ang en tibétain par opposition à rong, vallée encaissée, gorge.

s'étend en segment d'ellipse entre le Pang-kong et le Nam tso, le long de l'itinéraire de Nain Singh, plus méridionale et un peu moins élevée (4,600 mètres en movenne), est plus habitable et contient même quelques pauvres bourgades de pierre telles que Rou-t'og, Om-bo et Sen-dja dzong. Elle est encore presque complètement impropre à la culture, la végétation arborescente v fait défaut et l'on n'y trouve que des pâturages à l'herbe courte et dure au milieu de grands espaces absolument stériles. Les eaux plus abondantes ont comme une velléité de se réunir en rivières, sans cependant v réussir. C'est une zone de transition. Plus au sud, la chaîne méridionale du Nam tso passée, la transformation est accomplie. Là, de même qu'à l'ouest et à l'est, la masse montagneuse pour ainsi dire amorphe qui domine, pareille à un donjon, le centre du continent asiatique, s'articule, se diversifie, se façonne. Le climat moins sec fournit plus d'humidité et favorise le travail d'érosion des eaux, qui se sont creusé de profondes vallées et ont trouvé un écoulement vers la mer. Ainsi de grands fleuves sont nés: l'Indus, le Tsang-po-Brahmapoutra, le Salouen, le Ta kiang, le Mékong, le Hoang hò. Près des sources l'aspect du pays ne change que peu; ce sont toujours les mêmes larges vallées, très hautes et peu hospitalières à la vie. Vers les sources du fleuve Bleu le pays est inhabité et les Tibétains ne mènent pas leurs troupeaux au delà d'une ligne brisée tirée de l'extrémité nord-occidentale du Kouk nor et passant par le Stong-ri tso, le Ngo-ring tso, la source du Mékong et le col Tang la. Entre les Tibétains et les Mongols s'étend une marche déserte qui se rétrécit à mesure qu'on s'avance vers l'est, c'est-à-dire à mesure que le terrain s'abaisse, en sorte que sur les bords septentrionaux du Kouk nor les deux populations se touchent et se mêlent. Dans le Tibet oriental les cultures commencent à se montrer, très rares et pauvres, à partir d'une ligne menée de Dam (4,400 mètrès)- à La-boug gon-pa (3,800 mètres); puis, un peu plus au sud encore, les pentes des montagnes se revêtent de bois chétifs et clairsemés, genevriers, tamaris, saules, pins et sapins, cèdres, ormes. Plus on avance vers l'est, plus les chaines de montagnes se rapprochent, retrécissant les vallées, dont . le fond se déprime de plus en plus sans que les sommets s'abaissent d'une manière notable, de façon que le pays se hérisse de côtes fort hautes, abruptes, rocheuses, difficilement franchissables, qui ne laissent entre elles que des espaces très restreints pour la culture et la pâture. Cependant, à mesure que l'on descend, on voit les cultures s'améliorer, les forêts s'épaissir, les villages devenir plus nombreux et enfin, au sortir de la prison tibétaine, à la lisière des pays chinois, les vallées ne dépassent plus guère 2,500 mètres, sont fertiles, produisent du blé, des légumes, des fruits, même des raisins, des grenades, du riz dans les plus méridionales, comme celle de Ba-t'ang; des villes importantes s'y élèvent, Ba-t'ang, Dar-tsé-do, Song-p'an, Tong-kor, où les deux éléments ethniques, le chinois et le tibétain se heurtent et se mèlent. A l'ouest, du côté du La-dag, on constate le même resserrement des plis montagneux, les mêmes vallées étroites, profondes, séparées par d'énormes murailles rocheuses; seulement l'altitude reste plus considérable, la végétation est plus maigre, les arbres manquent. La zone méridionale du Tibet, constituée par le bassin du Tsang-po-Brahmapoutra est la plus favorisée de la nature. Les vallées sont en général un peu plus larges, et leur proximité plus grande de l'équateur permet de récolter du riz, des abricots et des jujubes jusque par 3.500 mètres d'altitude. C'est là que sont bàties les villes les plus considérables du pays: Ji-k'a-tsé, Lha-sa, Gyang-tsé.

Terre dure et avare, qui ne donne qu'à regret un peu de pain aux hommes qui l'habitent. Auprès d'elle les plus sauvages cantons de la Suisse ressemblent à des parcs de plaisance. En quelque lieu que l'on soit, on est entouré de hauteurs que la neige ne quitte jamais, on est flagellé par des vents véhéments et aigus, exposé à des froids polaires. L'aspect de la nature est austère, monotone, accablant par l'énormité des proportions, rarement égayé par un soupçon de grâce fugitive. Le séjour en serait presque insupportable si le ciel et l'eau n'étaient clairs. Une telle contrée pouvait moins encore que le Turkestan être le berceau d'une civilisation brillante; elle n'était destinée qu'à servir de refuge à quelque race disgràciée, et en effet le peuple tibétain n'a

jamais atteint qu'à une culture médiocre, pâle reflet des civilisations chinoise et hindoue. Les écrivains tibétains ont eu eux-mêmes la rare modestie de reconnaître l'infériorité de leur pays en le surnommant l'ob youl, le pays barbare.

#### II. - LES HABITANTS. TYPE PHYSIQUE ET MORAL.

L'immense territoire que nous venons de décrire est fort peu peuplé. Il ne paraît pas qu'il y ait en tout plus de 3 millions de Tibétains, sujets de l'empereur de Chine ou de l'impératrice des Indes1; mais tous, malgré la distance qui les sépare, offrent une remarquable unité de mœurs et de langue. Ils se donnent tous le nom générique de Bodpa. Les habitants du royaume de Lha-sa, et ceux du La-dag se considérent comme la partie la plus pure de la race Bod et distinguent leurs congénères du nord et du nord-est par des noms particuliers. Les nomades qui fréquentent les paturages des hauts plateaux entre le lac Pang-kong et le Nam tso sont appelés Tchang-pa (Byang-pa) c'est-adire les septentrionaux. Les Tibétains nomades ou sédentaires qui habitent au delà du Nam tso et au nord de Tcha-mdo, à partir du district de Nag-tchou dzong jusqu'au Kouk nor et à Ta-tsien-lou sont désignés par le mot de Hor-pa, qui a probablement le sens général de barbare. Les Mongols sont souvent ainsi appelés dans les livres tandis que dans l'usage moderne on leur donne plus souvent le nom plus précis de Sog-po. Dans le Tibet occidental, où les Mongols sont fort peu

<sup>1.</sup> Je ne comprends pas dans ce chiffre la partie de la population du Népâl, du Bhoutan et de la Barmanie qui se rattache à la race de tibétaine. Les conclusions de M. Rockhill sur la statistique de la population tibétaine concordent avec les miennes. Je suis certain que tous les autres chiffres sont exagérés.

<sup>2.</sup> Les gens de Nag-tchou sont déjà des Hor-pa, ceux des bords du Nam tso sont encore des Tchang-pa.

connus, le mot Hor-pa est appliqué uniquement aux Turcs musulmans de Kachgarie. Les pâtres des steppes de l'occident comme de l'orient sont appelés Dog-pa (hbrog-pa) par opposition aux agriculteurs sédentaires. Aucun de ces noms n'a de signification ethnique et tous les Bod-pa du Kouk nor au Baltistân se tiennent pour frères.

Ils ont tous un certain air de famille, mais c'est une famille hétéroclite dont les membres se reconnaissent seulement parce qu'ils ne ressemblent pas aux membres des familles voisines et non point parce qu'ils se ressemblent entre eux. Lorsqu'on voit un Tibétain, on juge aussitôt, abstraction faite de ses manières et de son costume, que ce n'est ni un Chinois, ni un Mongol, ni un Turc, ni un Indo-Européen, mais l'on aurait tort d'en conclure que tous les Tibétains sont faits sur le même modèle; car si le voisin se présente, on s'apercevra qu'il diffère presque autant de son compatriote que de n'importe quel Chinois, Mongol ou Hindou. Si l'on prend un groupe de cinquante Tibétains, on a chance de discerner parmi eux cinq ou six types divers, qui ne se ramènent guère l'un à l'autre. Seulement les mêmes types se retrouvent à peu près partout, parce qu'entre tous les groupes ethniques, qui ont contribué à former le peuple tibétain, il v a eu depuis des milliers d'années des relations intimes, fréquentes, ininterrompues, qui ont complètement brouillé les frontières ethniques en même temps qu'elles ont unifié la langue 1. Il est ainsi impossible de dégager un type général du milieu de cette confusion; quant à décrire avec précision et à classifier les cinq ou six types irréductibles auxquels tous les types individuels peuvent se ramener, c'est une entreprise qui ne pourrait être tentée que par un spécialiste avant étudié très minutieusement la question sur place. Voici cependant quelques-uns des caractères qui se présentent le plus fréquemment. Front haut et étroit, quelquefois fuvant, oreilles grandes et écartées; nez parfois large et aplati, le plus sou-

<sup>1.</sup> Quelles que soient les différences dialectales, elles sont moindres qu'elles ne l'étaient autrefois en France sur une surface beaucoup moindre et n'empéchent point des Tibétains des districts les plus éloignés de se comprendre.

vent proéminent, non rarement aquilin, mais avec les narines presque toujours larges; veux moins à fleur de tête et moins bridés que chez les Mongols, et même chez certains individus le bridement est difficilement perceptible; pommettes grosses et saillantes; face osseuse et allongée, quelquefois carrée, presque jamais ronde comme chez les Mongols; bouche largement fendue; dents fortes, très souvent irrégulières et cariées; lèvres épaisses chez quelques-uns, minces chez la plupart; mains et pieds grands et grossiers; cheveux épais et durs, avant une tendance plus ou moins grande à s'onduler; barbe rare, saufquelques exceptions: j'ai vu des Tibétains orientaux barbus comme des patriarches, d'ailleurs on a coutume de s'épiler le visage avec des pinces. Stature au-dessus de la movenne, plus haute dans le Tibet nordoriental (1<sup>m</sup>,65) que dans l'occidental (1<sup>m</sup>,60). Os gros, muscles peu developpés, secs et fermes, embonpoint extrèmement rare, même chez les femmes. Je n'ai rencontré de gens gras que parmi les moines et encore je n'en ai observé aucun qui fût obèse. Crane visiblement brachycéphale, moins que chez les Mongols. Couleur des veux, brun clair ou noisette, des cheveux, toujours noire, de la peau, indéterminable à cause de la crasse qui recouvre tout le monde: j'ai eu cependant la bonne fortune de voir quelques Tibétains qui venaient de se laver; ils m'ont paru bronzés comme des Italiens, avec un fond légèrementrougeatre. Le recueil des légendes de Padma Sambhava appelle le Tibet le pays des visages rouges, dong-mar Bod ) oul. Il n'y a pas lieu d'établir aucune distinction caractéristique entre les Tibétains de Lha-sa et de Ta-chi-lhoun-po, dont j'ai vu un assez grand nombre, et les nomades du nord et du nord-est, hors que ceux-ci ont naturellement plus de rudesse dans l'allure. Au contraire, les Pa-nag des bords du Kouk nor doivent être mis à part; ils se rapprochent beaucoup plus des Mongols que les autres Tibétains et notamment ils ont les veux plus bridés, le nez moins proéminent, la taille plus ramassée.

Les Tibétains ont beaucoup plus de souplesse, d'agilité et de grâce dans la démarche que les habitants du Turkestan chinois; ils marchent très vite, sauf les grands seigneurs, à pas relativement petits et menus, en se tortillant des hanches. J'ai signalé ailleurs à quel point ils s'étaient accommodés à l'altitude excessive de leur pays, quin'a pour eux aucun inconvénient. Grâce à cette accommodation ils peuvent supporter sans trop de peine de longues marches et se livrer à des courses rapides dont peu d'Européens seraient capables en de semblables montagnes. Cependant je n'ai pas éprouvé que les Tibétains fussent plus résistants que nous à la fatigue et plus endurants de la souffrance que nous ne le sommes, c'est plutôt le contraire qui est vrai, car s'ils ont le corps moins délicat, ils n'ont pas un ressort moral aussi puissant.

C'est peut-être une entreprise assez illusoire que d'essaver de tracer un portrait moral du Tibétain. Les rares caractères qui sont communs à tous les habitants du Tibet et à eux seuls ne sont nullement constitutifs de l'âme tibétaine, mais simplement surajoutés, résultant des antécédents historiques et des conditions sociales et politiques. En général, on peut dire que le Tibétain est d'une douceur non exempte d'hypocrisie; il est faible, timide, obséquieux et défiant comme tous les faibles. C'est là une conséquence du gouvernement clérical, qui lui est imposé, gouvernement tyrannique, sectaire, soupconneux, tremblant de voir l'autorité lui échapper, attentif à maintenir chacun dans une dépendance servile et faisant de l'espionnage et de la délation mutuelle la base de l'édifice social. La peur plane sur le Tibet entier, le gouvernement craint ses sujets, et les sujets leur gouvernement, chacun redoute son voisin, son ennemi et son ami, le particulier s'effrave du pouvoir arbitraire du fonctionnaire et du lama, ceux-ci tremblent devant leurs supérieurs, lesquels à leur tour sont sans cesse inquiets des sourdes intrigues qu'ils découvrent ou supposent chez leurs inférieurs. La peur conduit ordinairement à la cruauté et cela explique la fréquence des meurtres et surtout des empoisonnements, ainsi que la barbarie des supplices que les Tibétains font subir à leurs condamnés; ce n'est point que leur cœur soit naturellement dur et fermé à la pitié. Il va de soi que les Tibétains montrent encore plus de défiance à l'égard des étrangers que de leurs compatriotes et c'est pour cela qu'il est si difficile de firer d'eux le moindre renseignement. Mais

c'est si bien une affaire de politique que les Tibétains Pon-bo, qui détestent les bouddhistes, s'ouvrent assez volontiers eux Européens, en qui ils voient des appuis possibles contre leurs ennemis orthodoxes. De même les Tibétains de l'est, divisés en tribus indépendantes et hostiles les unes aux autres, exposés aux pillages de leurs voisins, toujours sur le qui-vive, sont beaucoup plus batailleurs et querelleurs que leurs congénères de l'ouest et du sud et se livrent avec moins de contrainte aux violentes impulsions de l'instinct. Il n'est pas de vovageur qui n'ait noté l'insouciance du Tibétain. Il n'aime pas les longues pensées et il est d'avis qu'à chaque jour suffit sa peine, aussi lorsque l'occasion s'en présente, il s'amuse, chante, danse et fait ripaille sans s'inquiéter du lendemain. Mais de quoi veut-on qu'il se soucie? L'organisation sociale est telle qu'il ne peut guère s'élever au-dessus de sa condition et qu'en quelque lieu que le sort l'ait fait naître, il est à peu près sûr de sa pitance quotidienne, dont il se contente parce qu'il sait ne pouvoir se procurer mieux. Les caractères soucieux ne se rencontrent que dans les sociétés compliquées et instables comme les nôtres, où il y a surabondance de population, où presque tout le monde, au lieu de trouver en naissant sa place réservée au soleil, est obligé de se la faire lui-même par son propre effort, au prix de beaucoup de peine et de temps, où il est impossible de se satisfaire à peu de frais, où les ambitions sont déchainées par la faculté que tous possèdent ou croient posséder de monter aux plus hauts sommets. On doit se mettre en garde, en une certaine mesure, contre les reproches de lubricité adressés aux Tibétains par les missionnaires, singulièrement gauches lorsqu'ils parlent de ces sortes de choses, et par les écrivains chinois, toujours pleins d'orgueil national et de respectabilité pudibonde. Je ne crois pas que les Tibétains soient foncièrement plus mauvais à cet égard que la plupart des hommes et je n'ai pas encore rencontré de peuple qui fût chaste par nature; seulement on peut être retenu plus ou moins par les lois et par l'opinion établie. Or les Tibétains, malgré les recommandations de la religion bouddhiste, n'ont jamais compris la nécessité de régler séverement l'instinct sur ce point, et ils n'attachent qu'une très faible

importance à ce que d'autres considéreraient comme très immoral. Leur exemple est excellent pour démontrer la vanité de la théorie d'après laquelle les habitants des pays froids auraient les mœurs naturellement meilleures que ceux des pays chauds. Toutefois le Tibétain, plus grossier et moins contraint par le préjugé que le Chinois, met dans son libertinage moins de raffinement et de vice. Il est aussi moins orgueilleux et moins moqueur, peu porté à l'insolence et au dénigrement, mais bien plutôt à l'admiration naïve. Il a une gaieté simple, une bonne humeur ingénue, qui le fait s'amuser de la moindre chose comme un grand enfant qu'il est. D'une culture très médiocre, aussi bien dans les villes que dans les steppes, il a l'esprit moins avisé et moins industrieux que le Turc de Khotan ou de Kâchgar; et pourtant l'instruction est un peu plus répandue dans le Tibet que dans le Turkestan, mais cette instruction se borne aux premiers éléments de lecture et d'écriture, aux prières et au catéchisme, et cet enseignement religieux, forcément grossier, n'a fait qu'accroître le caractère profondément superstitieux de ces âmes encore obscures, toutes pleines de peurs et de crédulités puériles. Cependant le Tibétain est supérieur intellectuellement au Mongol, moins lourd et moins stupide; il ne manque pas de vivacité ni de bon vouloir et, avec une bonne direction, on peut en faire quelque chose.

#### III. — APERCU HISTORIQUE.

Sur les origines de la race tibétaine nous n'avons point d'information certaine et précise. Les Tibétains disent descendre d'un dieu-singe et d'un démon femelle (srin-mo); c'est ainsi que les Turcs prétendent que leur premier ancêtre était un loup. Les Chinois rapportent que les Tibétains sont les descendants des tribus San-miao, que Chun, l'empereur mythique qui vivait au xxur siècle avant notre ère, envoya dans

les environs du Kouk nor. Cela prouve que dans l'opinion des Chinois les Tibétains auraient occupé primitivement les vallées fertiles de la Chine, d'où ils auraient été chassés par le peuple conquérant des cent familles, et que l'installation des Tibétains dans leur patrie actuelle remonterait aux âges préhistoriques.

Il est fort probable que les Tibétains appartiennent à la même souche que les divers peuples turco-mongols. Von seulement le type physique des uns et des autres présente une assez grande analogie, mais les mœurs et les crovances des uns et des autres ont des rapports frappants. Sans doute le processus de la civilisation ayant été à peu près le même dans toutes les races, il ne faut point s'appuver sur l'identité de quelques coutumes chez deux peuples, ni même sur la similitude des principes généraux qui servent de base à leurs sociétés respectives, pour conclure à leur parenté ethnique. Autrement il serait très facile de démontrer que les Chinois ont la même origine que les Grecs, Mais en ce qui concerne les Tibétains, on observe entre leurs usages les plus anciens et ceux des Turcs et des Mongols des ressemblances si étroites, se poursuivant parfois si exactement jusque dans le menu détail qu'il est impossible de n'y voir qu'une concordance fortuite. La différence de langage est une difficulté : on sait que les Tibétains parlent un idiome en partie monosyllabique comme le chinois, en partie agglutinant comme le mongol, possédant déjà des rudiments de déclinaison et de conjugaison qui lui permettent d'avoir une syntaxe se rapprochant plus de la syntaxe turque que de la chinoise; d'ailleurs son vocabulaire est tout à fait spécial. Il est bien certain que, si l'hypothèse de la communauté d'origine des Tibétains et des Mongols est juste, les premiers ont été notablement modifiés au cours des àges comme leur type physique en fait foi. Il est très possible que, venus de Mongolie, ils aient trouvé une autre race, installée avant eux dans le pays des sources des grands fleuves, avec laquelle ils se soient mélangés et dont ils aient emprunté en quelque mesure la langue et la structure corporelle. Peutêtre subsiste-t-il quelques débris de cette race primitive parmi les peuplades sauvages du Seu-tchouen, du Yun-nan ou de l'Himalaya.

Les légendes tibétaines du Livre des Rois ne nous apprennent rien sur les origines; ce ne sont que des inventions laborieusement arrangées par des scribes pédants, qui rappellent beaucoup les traditions de la Chine primitive, déformées avec un rationalisme puéril par les historiens postérieurs. C'est le même système qui consiste à attribuer à une série de rois très sages la découverte et l'application des arts nécessaires à la vie et l'établissement des institutions qui sont la base de la société. Le premier de ces rois, Nya-t'i t'san-po, venait, dit-on, de l'Inde; il entra dans le Tibet par le Bhoutan et passa par le mont Yar-lha-cham-po pour se rendre à Lha-sa. C'est là une légende évidemment forgée par les moines bouddhistes habitués à tout rapporter à l'Inde et qu'il faut rejeter d'emblée. Néanmoins il n'est pas impossible que les moines aient en cela dit inconsciemment quelque chose de vrai et qu'une partie de la population tibétaine soit sortie à une époque extrêmement reculée de la plaine du Gange. La plus ancienne mention certaine qui soit faite des Tibétains dans l'histoire se rencontre dans les Annales des Han, qui les connaissent sous le nom général de K'iang et relatent que dès 770 av. J.-C. ils furent en lutte avec les Chinois<sup>1</sup>. Dès le dèbut de l'ère chrétienne des marchands traversaient le Tibet pour se rendre de Palimbothra regia (Patna) à la capitale de la Chine en passant par le Népal et Lha-sa. Pline l'ancien appelle le Tibet pays des Attacores, nom qui se retrouve dans Ptolémée sous la forme Ottorokorrha, ville située près du Tsang-po et correspondant assez probablement à Lha-sa. Le géographe d'Alexandrie connaît déjà le véritable nom des Tibétains, of βαύται; mais pour lui les Bautes ne sont qu'une des peuplades qui habitent le pays compris entre l'Himalaya (Emodes) et le Nan chan (monts Kaciens), et il les place au nord de Lha-sa. Cependant il semble que c'était le principal des peuples du Tibet, puisqu'il a donné son nom au fleuve Bautisos, généralisation idéale de toutes les rivières, qui

<sup>1.</sup> Il ne faut pas attacher beaucoup d'importance à cette date de 770, l'histoire chinoise n'acquérant de certitude qu'à partir de la seconde moitié du m<sup>e</sup> siècle avant notre ère.

prennent leur source entre le Népàl et le Tsadam et pour Ptolémée se réunissent toutes au Hoang hô. Au we siècle de notre ère les Tibétains contribuèrent à la ruine de la dynastie des Ts'in; ils comptaient alors cent cinquante tribus, subdivisées en une foule de petits clans, établies à l'est de la rivière Min et Ta kiang du. Leur chef le plus important résidait à l'est de la rivière de Lha-sa (Lo-so) probablement sur l'emplacement de la ville actuelle. Les Annales des Soci et des T'ang nous indiquent les tribus dominantes au vie siècle et fournissent des indications assez précises pour qu'on puisse les situer sur la carte. Ce sont en commençant par le nord-est:

1º Les T'ou-kou-houn, ainsi appelés du nom d'un chef turco-mongol qui vint du Liao-toung s'établir dans leur pays en l'an 312. Ils occupaient la région comprise entre Si-ning et le fleuve Jaune, les alentours du Kouk nor et le Tsadam. Ce sont les ancètres des Pa-nag et des Gomi. Leur capitale était située à 15 ou 50 lis à l'ouest du Kouk nor. Au v° et au vr'siècle leur domination s'étendit jusqu'à Tchertchen. Les femmes du pays des T'ou-kou-houn, comme les Tibétaines de notre temps, se divisaient les cheveux en une foule de petites tresses et les ornaient de perles et de coquillages. Le fond de la population était certainement resté tibétain, mais l'élément turco-mongol apporté par les envahisseurs n'était pas négligeable, ne comptant pas moins de 1,100 familles au dire des Annales des Soei;

2º Les T'ang-hiang¹, au sud des précédents et à l'est de la rivière T'ao et de Song-p'an t'ing, occupaient la contrée montagneuse du haut fleuve Jaune et du Dza tchou. C'était un peuple de cavaliers, belliqueux et pillards, n'ayant point de maisons, mais seulement des tentes en poil de yak. Nous reconnaissons en eux les ancêtres des Ngo-log et des Dza-tchou-k'a-pa et des gens du Nga-mdo. C'est de l'une de leurs tribus, celle des T'o-p'a qu'est sortie la célèbre dynastie des Si-hia;

<sup>1.</sup> Le terme Tangout vient du nom de cette peuplade. C'est le pluriel mongol de Tang.

3° Diverses tribus, telles que Tch'oun-sang, Mi-sang, etc., au sud des T'ang-hiang et correspondant sans doute aux gens du Dé-rgyé et aux cinq clans des Hor;

4º Le Niu kouo, c'est-à-dire le royaume des femmes, ou plus exactement Niu-ouang kouo, le pays gouverné par une reine. Ce pays situé à l'est (c'est-à-dire au sud-est) des T'ang-hiang et au nord-ouest de Ya tcheou est le Tcho-skyab et le So-mo. M. W. Rockhill note que lors de son passage chez les Hor, le So-mo était gouverné par une femme. Il faut se défier des renseignements donnés par les auteurs chinois, qui sont portés à exagérer les coutumes différant des leurs et s'imaginent que si les femmes n'occupent point dans une société une place aussi inférieure que dans la société chinoise, elles sont par cela même souveraines maîtresses. Remarquez bien que dans le Niu kouo tous les fonctionnaires qui ne sont pas employés dans l'intérieur du palais, les officiers militaires et les prêtres sont des hommes;

- 5° Les T'ang-tch'ang, à l'ouest du Seu-tchouen (Ta-tsien-lou);
- 6° Les Teng-tchi, à côté des précédents (Li-t'ang ou Ba-t'ang);
- 7° Les Pé-lan, à l'ouest des T'ang-hiang, occupaient le pays des Nyam-tcho, des Tao-rong-pa et en général les états du Van-tchen gyapo. Leur nom se trouve sous la forme Paliana dans Ptolémée qui les place par Lg. 162° 25′ Lt. 41° entre le Tsadam et Lha-sa.
- 8° Les To-mi, à l'ouest des précédents, occupaient les états actuels du Hor-tsi-gyab-pé-ko dans le bassin du Sog tchou;
- 9° Les T'ou-fan au sud des précédents, à l'est du Népâl, occupaient le pays de Lha-sa et toute la province de Bou; ils étaient la plus puissante tribu du Tibet dès le 10° siècle 1;
- 10° Les Si-li, au sud-ouest des précédents, tribu de 50,000 familles demeurant dans des villes et des villages. Leur pays était le Tsang méridional et plus spécialement les environs de Ta-chi-lhoun-po;
  - 11° Les Tch'ang-kié-po, montagnards nomades, comptant environ

<sup>1.</sup> Ils avaient absorbé entre autres peuples les Sou-p'i qui habitaient probablement le pays de Nag-tchou et le Nam-rou.

2,000 tentes au sud-ouest des Si-li, c'est-à-dire sur les confins du Népal, dans les environs de Ni-lam;

12° et 13° Les Yang-t'oung, divisés en Petits et en Grands, étaient des nomades qui paissaient leurs troupeaux à l'ouest des T'ou-fan, au nord du Népâl, au sud de Khotan, c'est-à-dire dans le Tsang occidental et dans le Nga-ris oriental, soit à peu près entre 77° et 83° de longitude. Les Petits Yang-t'oung habitaient dans le Nga-ris et les Grands dans le Tsang;

14° Les Grands Po-liu ou Po-lou, à l'ouest des Yang-t'oung. Ce sont les gens du La-dag;

15° Les Petits Po-liu, à l'ouest des précédents, occupaient le Baltistân actuel. Ils étaient au débouché de la route de Kachgar par le Pamir <sup>1</sup>.

Les Annales des Soei et des Tang nous peignent ces Tibétains d'autrefois comme très semblables à ce que nous les voyons aujourd'hui avec leurs figures sales, leurs cheveux enmèlés, leurs longues robes de peau, leurs tentes en poil de yak dans le nord et leurs maisons aux toits plats dans le sud. Comme aujourd'hui, ils fabriquaient de la bière d'orge, pétrissaient des boulettes de tsam-ba dans un brevage beurré; ils avaient le goût du brigandage et ne sortaient guère sans leurs arcs et leurs sabres; leurs mœurs étaient très libres et les châtiments, qu'ils infligeaient aux criminels, très féroces. Leurs femmes portaient leurs cheveux divisés en une foule de petites tresses et s'enduisaient le visage d'un enduit noir. Les cultures étaient rares et ne comprenaient guère que l'orge, le blé noir et les pois. Le père passait son autorité de chef de famille à son fils devenu grand. La religion était la mème que celle des anciens Chinois et des anciens Tures, consistant dans le culte des ancêtres et un naturalisme grossier; nous verrons plus loin que

<sup>1.</sup> Klaproth: Tableaux historiques de l'Asie. — Bushell: The early history of Tibet. — W. Rockhill: The land of the Lamas. — Tibet, a geographical, historical and ethnographical sketch derived from Chinese sources. — H. Bitchourine: Исторія Тибэта и куку пора.

<sup>2.</sup> Au moins chez les Tang-hiang, Tibétains du nord est.

cette religion a subsisté à peu près entière chez le peuple. Les prêtressorciers, semblables aux kam turcs, avaient beaucoup d'influence sur les esprits superstitieux des anciens Tibétains; ils donnaient par des sacrifices et des prières une sanction religieuse au serment de fidélité politique, que les chefs prètaient au prince chaque année et avec une plus grande solennité tous les trois ans; et l'on rapporte que dans cette grande cérémonie triennale on sacrifiait des créatures humaines. Au reste, la civilisation de ces Tibétains était très rudimentaire; ils ignoraient l'écriture et se servaient, pour transmettre les ordres ou constater les contrats, de fiches de bois entaillées, de même que les vieux Turcs et que les peuplades tibétaines ou autres qui vivent encore aujourd'hui dans le coin sud-oriental du Tibet.

Vers 630 de notre ère, le prince tibétain Srong-tsan-gam-po (Srong-btsan-sgam-po, le très puissant et le très sage? Srong) réunit en confédération un grand nombre de tribus tibétaines et fonda un grand état avec Lha-sa pour capitale. Ce nouveau royaume prit le nom qu'il a gardé depuis, Tou-fa en chinois, ou plutôt, selon l'ancienne prononciation, Tou-pat. Pat est la transcription du mot Bod?, que les Tibétains emploient pour désigner leur pays et leur race; Tou représente le tibétain mt'o (pron. t'o) = élevé. Les Arabes en ont fait prononce à très peu de chose près comme les deux mots anglais tub, but, et Marco Polo en a tiré Tebet qui est devenu plus tard Tibet ou Thibet. Quelques rayons de civilisation commencèrent à éclairer

- 1. Srong se prononce souvent Rong, aussi les écrivains chinois ont-ils transcrit ce nom par Loung. Le sens de Sgam-po est très douteux. V. diet. de Jæschke, p. 114. Plus brièvement on appelle ce souverain Srong-tsan-po.
  - 2. Qui se prononce le plus ordinairement Bod comme il s'écrit.
- 3. Ils auraient dû transcrire par un bet non par un c; mais on sait qu'ils avaient l'habitude pour arabiser les mots étrangers de substituer le t simple au t aspiré. Quant au redoublement du h, c'est une corruption introduite après coup, et qui doit probablement son origine à l'effort que l'on faisait pour prononcer le son particulier de la voyelle eŭ.
  - 4. Voir la brochure de M. L. Feer: Étymologie du mot Tibet. Je crois devoir

ce pays. Srong-tsan-po envova dans l'Inde un missionnaire, qui en rapporta une écriture et traduisit deux ou trois traités bouddhistes; il donna quelques encouragements à la religion de Chakva Mouni et bâtit plusieurs temples; les lamas l'en ont récompensé plus tard en l'élevant à la dignité d'incarnation d'Avalokita. Cependant le bouddhisme se répandit fort peu au Tibet sous ce règne. Ce ne fut qu'après l'arrivée, au milieu du viite siècle, du Maître Padma Sambhava, le dompteur des démons, que des monastères furent fondés et un clergé régulier créé. L'influence de la civilisation chinoise se fit sentir immédiatement avec beaucoup plus de force que celle de la religion du Bouddha. Srongtsan-po reconnut la suzeraineté de l'empereur de Chine, épousa une princesse de la famille impériale, remplaça ses peaux de bête par des vêtements de soie à la mode chinoise, s'entoura de lettrés chinois chargés de sa correspondance officielle, envova les enfants de la noblesse tibétaine étudier la littérature classique de la Chine, fit venir de Si-ngan des ouvriers pour fabriquer du papier et de l'encre. En même temps qu'ils se mettaient à l'école de la Chine, les Tibétains acquéraient une puissance matérielle, qu'ils ne devaient plus retrouver dans la suite des âges. En 663, ils détruisirent la dynastie mongole des T'ou-kou-houn, qui dominait dans la région de Kouk nor et bientôt leur empire s'étendit depuis Lan-tcheou jusqu'aux portes du Badakhchan. Ils entrèrent en relations avec les khalifes de Baghdàd, qui tantôt s'allièrent avec eux contre les Chinois, tantôt avec ceux-ci contre les Tibétains; ils s'emparèrent à plusieurs reprises de Si-ngan, capitale de la Chine, et

écrire Tibet sans h parce que: 1º le groupe Th ne représente pas pour moi un t aspiré, mais le son anglais th, qu'il est impossible de figurer d'une autre manière, 2º il est absolument inutile d'encombrer l'orthographe de noms aussi courants que celui de Tibet de lettres superflues qui ne se prononcent pas et ne peuvent se prononcer: 3º si l'on juge nécessaire de représenter l'aspiration tibétaine, à plus forte raison faudrait-il changer les voyelles i et e qui rendent le mot originel complètement méconnaissable; tº les textes les plus anciens de Marco Polo donnent plus souvent Tebet que Thebet; tº enfin, il est possible que la première syllabe au lieu d'être la transcription de mt o soit celle de stod qui a le même sens et à peu près le même son, mais sans aspiration.

auraient peut-être réussi à ruiner au vme siècle l'empire de leur suzerain, si celui-ci n'avait suscité contre ses dangereux voisins une coalition presque générale de l'Asie. J'ai expliqué précédemment comment ils avaient été pendant près de deux siècles les maîtres plus ou moins irréguliers et contestés du Turkestan chinois, comment au cours du 1x° siècle leur royaume se démembra par suite des rivalités devenues légendaires entre le pouvoir civil et le clergé. Les lamas, nourris, protégés, comblés de grâce par la royauté, reconnurent ses bienfaits, des qu'ils se sentirent assez forts, en essavant de la chasser du logis où elle leur avait fait place. C'est l'éternelle histoire. Les rois se défendirent, et l'un d'eux, Lang-dar-ma, se signala par une persécution acharnée contre le clergé. Il n'était autre, si nous en crovons la chronique, que le diable incarné; il avait sur la tête un embryon de corne et il dissimulait attentivement cette difformité, qui eût révélé à son peuple sa véritable qualité. Seuls, ceux à qui il confiait le soin de sa barbe et de sa chevelure pouvaient apercevoir le signe dénonciateur, mais ils n'avaient garde d'être indiscrets, car, leur besogne achevée, ils étaient aussitôt mis à mort. Enfin un saint ascète, qui à force de se consumer dans la contemplation avait acquis le don de seconde vue, connut l'existence de la corne et comprit que son devoir était de nettoyer de ce monstre impur la terre sacrée des Bod. Il réussit à pénétrer secrètement dans le palais du monarque et le tua d'un coup de flèche. Le clergé fut rétabli au xº siècle dans ses prérogatives. Khoubilav Khàn reconnut comme chef du clergé tibétain le supérieur du couvent de Sa-skya<sup>1</sup>, lui conféra l'autorité temporelle sous sa propre suzeraineté, et depuis, la Chine ne cessa de soutenir le clergé. La puissance des moines vis-à-vis de la rovauté laique déclina en même temps que la force des empereurs et reprit vigueur avec elle. Tsong-k'a-pa, le grand réformateur, triompha avec la dynastie des Ming, ses successeurs furent éclipsés par les rois séculiers soutenus des Mongols d'Ili des que les Ming eurent perdu leur ascendant, ils recouvrèrent leur prééminence aussitôt que la dynas-

1. Prédécesseur et oncle du fameux P'ags-pa.

tie des Ts'ing fut affermie, et finalement, le prince laïque ayant essayé de ressaisir l'autorité, l'empereur K'ien-long, qui porta à son apogée la puissance chinoise, le fit condamner et exécuter, décerna le titre royal au Talé lama et les fonctions de vice-roi à un autre lama. La conséquence de cette bonne entente entre le clergé tibétain et la Chine fut que celle-ci, sans envoyer de colonie au Tibet, en y entretenant beaucoup moins de fonctionnaires et de soldats que dans le Turkestan, y exerça cependant beaucoup plus d'influence sur la civilisation, et, d'une manière générale, tout ce qui, dans la civilisation du Tibet, n'est pas d'origine hindoue a pris sa source en Chine.

# IV. — VIE MATÉRIELLE. HABITATION, VÈTEMENT, NOURRITURE, HYGIÈNE ET MÉDECINE.

Dans mon premier volume j'ai déjà donné quelques détails sur les différents sujets qui font l'objet de ce chapitre. De plus, M. W. W. Rockhill a traité ces questions avec une remarquable exactitude dans ses Notes on the ethnology of Tibet, qui sont abondamment illustrées d'après nature. J'y renvoie le lecteur et je me contenterai ici de résumer très brièvement mes propres observations et renseignements, qui confirment, sans v ajouter notablement, le travail du célèbre voyageur américain. Au point de vue de l'habitation, le Tibet se divise en deux régions, celle des tentes et celle des maisons. Cette dernière ne s'étend pas plus au nord que l'itinéraire de Nain Singh par Rou-t'og — Om-bo — Sen-dja dzong. A l'est du Nam tso, Nag-tchou, Gyé-rgoun-do et les villages de la vallée du La tehou offrent les spécimens les plus reculés de maisons de pierre. En deçà de ces limites, les tentes se mèlent aux maisons de pierre, plus nombreuses que celles-ci d'abord, puis moins nombreuses sans cependant jamais disparaître, sauf dans quelques districts particulièrement favorables à l'agriculture et impropres à la

pàture. Ainsi dans le La-dag depuis le lac Pang-kong jusqu'à Lé et de Lé au col de Karaoul on ne rencontre point de tentes. Quoique la tente soit l'habitation par excellence des pasteurs, il y a néanmoins un certain nombre de Tibétains, qui, vivant uniquement de leur bétail, demeurent dans des maisons; tels sont les habitants de Nag-tchou dzong. La tente tibétaine (gour) est tout à fait distincte de la tente mongole. Elle est faite en un grossier tissu noir de poil de vak, fort inférieur à tous égards au feutre mongol, elle est quadrilatérale au lieu d'être ronde, soutenue par un bâton horizontal et deux verticaux, qui sont fixés et fortifiés par un grand nombre de cordes tendues à l'extérieur, passant par-dessus de petits piquets à quelque distance de la tente, puis chevillées en terre. Elle n'est jamais plantée sur un sol uni, non seulement parce que le Tibet n'offre guère de surfaces planes, mais aussi parce que les indigènes fuient les bas-fonds et se réfugient sur les pentes des montagnes pour éviter une trop grande humidité au printemps et en général pour se mieux garder des brigands. La tente est appuvée le plus souvent sur une épaisse muraille de bouse desséchée, bûcher à la fois et écran contre le vent et la neige; elle est ordinairement entourée à quelque distance d'un petit mur de pierres ou de boue, très bas et insignifiant dans le Tibet central, très élevé dans les parties du Tibet oriental où le brigandage est fréquent. Cette clôture s'appelle raoua (ra-ba, le ) uentzeu des Chinois et c'est toujours de ce nom que j'ai entendu désigner les tentes tibétaines; la clôture a en effet une importance morale capitale, elle est la limite du domaine des dieux lares, et l'étranger qui en a franchi le seuil est déjà l'hôte du propriétaire. Au fond de la tente, la *cella*, l'armoire aux dieux, devant laquelle git sur le sol, à la place d'honneur, une grosse pièce de bois longue de un ou deux mètres, haute de 20 à 30 centimètres, mal équarrie, sur laquelle celui qui est admis à la place d'honneur pose sa tasse de thé. Au centre, le fover. Le fumier desséché brûle soit dans un très petit appareil de fer composé de trois cerceaux superposés et portés par trois pieds, ou dans un fourneau de maçonnerie, long, étroit, à hauteur d'appui, avec un fover à une extrémité et un canal transversal sur lequel peuvent bouillir

plusieurs marmites. La fumée s'échappe par le trou ménage au sommet de la tente, ou le plus souvent se répand à l'intérieur, noire, acre, gluante, contribuant de notable façon à bronzer le teint des indigènes. A droite en entrant, près de la toile, sont alignés des petits sacs contenant les provisions; à gauche, les feutres et les couvertures servant de literie sont empilés avec des selles, de la ferraille, des pots, des marmites, des tasses, un mortier de pierre à piler le thé, une baratte à beurre, des os de mouton, quelquefois un ou deux agneaux vivants, et un tas de fumier. Le mobilier des maisons offre la même simplicité, sauf dans les villes de quelque importance: le fourneau est semblable à celui des tentes et la cheminée est également réduite à un trou dans le plafond. Les maisons tibetaines (k'aug-pa), construites la plupart en pierres plates, ont en général plusieurs étages, deux ou trois, le rezde-chaussée servant d'étable. Les toits sont plats, les ouvertures sont ménagées avec parcimonie et donnent autant que possible sur la cour; la plupart des chambres ne sont éclairées que par d'etroites embrasures ; seules, les salles d'honneur reçoivent le jour par de larges fenètres, garnies d'un vitrage de papier et munies d'epais volets de bois rouge. Toute maison notable présente au premier ou au second étage une vérandah qui n'est pas en saillie, mais est constituée simplement par une chambre dont la paroi extérieure est supprimee. Les maisons pauvres ont une cour sur le devant ou l'arrière, tandis que dans les demeures riches les bâtiments sont disposés autour d'une cour intérieure ou tcham (1) ams). Le tcham est quelquefois au premier étage, le rezde-chaussée étant entièrement couvert, et en ce cas il n'a point d'analogue dans les constructions européennes; c'est une grande antichambre à ciel ouvert. D'après la description un peu sommaire que les Annales de Tang nous donnent des maisons du Tibet au vu' siècle, il semble bien que l'architecture n'en ait pas changé depuis. Ces maisons, plus solides que celles du Turkestan, sont en somme moins commodes, distribuées d'une manière gauche et bizarre, mais assez propres à servir de refuge contre une aggression à main armée ou de point d'appui pour une attaque. Comme les tentes, elles ont une prédilection marquée pour

les terrains en pente, aimant mieux regarder le passant de haut que le voir d'en bas 1.

Le costume tibétain consiste essentiellement en une robe très ample, longue de 1<sup>m</sup> 65, aux manches très longues, serrée à la taille et relevée par une ceinture de manière à ne pas dépasser la cheville des hommes de qualité et des citadins, et le genou des gens vulgaires, obligés de beaucoup marcher et travailler. Ainsi relevée, la robe bouffe

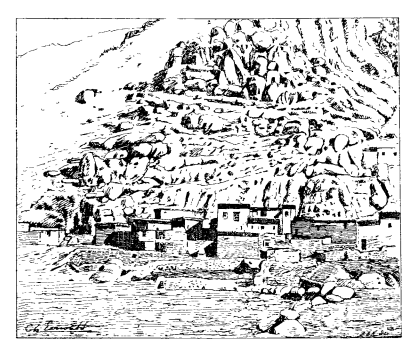


Fig. 22. -- Type de village Tibétain.

sur la poitrine, formant une vaste poche. La nuit, on la laisse retomber et l'on en est enveloppé des oreilles aux pieds comme dans un lit. Les femmes portent la même robe; mais ne la relèvent jamais que jusqu'à la cheville. Ce vêtement s'appelle *tchou-ba* de même que la pelisse des Turcs orientaux (djouba, djoua). Chez les pasteurs du nord

1. V. tome I, pp. 135, 256, 295, 310, 329,

il est fait de peaux de mouton sans doublure, mais orné parfois de larges bordures en peau de panthère ou en étoffes de laine de couleur. Dans les villes on porte la même robe en étoffe de laine bleu indigo ou rouge foncé. Cette dernière teinte est la plus estimée. Une robe en laine de première qualité peut coûter à Lha-sa jusqu'à 400 tan-ka, soit 376 francs. Le costume de cérémonie des grands lamas et des fonctionnaires est le costume chinois en soie avec le ma-koa-tzeu. Le pantalon n'est pas un vêtement national; ni les lamas, ni la majorité des nomades n'en usent. Les gens délicats ont des caleçons à la chinoise. Quant aux chemises, les raffinés en portent seuls, soit en indienne ou le plus souvent en une sorte de soie du Népâl, dite bouré (bou-ras), très grossière, que j'ai toujours vue grise, mais dont je n'ai jamais pu connaître la couleur originale.

Il y a deux sortes de bottes en usage, les bottes chinoises et les indigènes, dont la semelle est en peau de vak crue et la jambière en étoffe à bandes de couleur. Les grands lamas se servent aussi de bottes blanches qui se fabriquent à Lha-sa. Il n'existe peut-être pas de pays où l'on observe une plus grande variété de coiffures qu'au Tibet: turbans minces et rouges, petits chapeaux de feutre chinois aux bords étroits et relevés, vastes bonnets de fourrure munis d'oreillons, ornés ou non de larges rubans, chapeaux hauts de forme pour l'été, au tube étroit, aux bords très larges, attachés sous le menton par des brides, chapeaux de paille forme tyrolienne. Quelques uns sont portés simultanément dans les mêmes endroits, les autres sont particuliers à certains districts, à certaines tribus on certains groupes de tribus. Ainsi la forme des bonnets de fourrure du La-dag differe beaucoup de celle des bonnets en usage à Lha-sa. Les Ngo-log, les Dza-tchou-k'a-pa ont un bonnet spécial, rond, ajusté à la tête par derrière, formant visière par devant, les Pa-nag sont coiffés d'un bonnet rond, au sommet en pointe, mais très peu élevé. Beaucoup de nomades se contentent de se couvrir le sommet de la tête et les oreilles d'une bande de peau de mouton comme d'un mouchoir de paysanne. Enfin un grand nombre vont tête nue, ce qui n'a pas d'inconvénients parce que la plupart des Tibétains laissent pousser librement leur chevelure qui est drue et enchevêtrée. Ils ont coutume de tresser en une natte les cheveux du sommet du crâne de manière à concilier la coiffure nationale avec la chinoise, et ils ornent cette natte d'un anneau d'ivoire et d'une bande d'étoffe étroite où sont fixés des turquoises et des coraux. Dans les villes, la chevelure est accommodée à la chinoise, mais avec moins de soin que parmi les habitants de l'empire du milieu. Les Dza-tchou-k'a-pa, les Ngo-log et les Pa-nag ont par exception la tête rase. Les Tibétains, comme tous les peuples encore barbares, affectionnent la bijouterie vovante et massive. Dans la région de Gvé-rgoun-do, il n'est guère d'hommes qui n'aient à l'oreille gauche un anneau d'argent grand et lourd, orné d'un corail ou d'une pierre précieuse. Un des fonctionnaires qui vinrent de Lha-sa à notre rencontre sur les bords du Nam ts'o avait en pendant d'oreille un saphir oblong qui n'était pas loin d'atteindre la grosseur d'un œuf de pigeon. Quant aux femmes, elles ont sur la tête de véritables magasins d'orfèvrerie. Chez les nomades, leurs cheveux, disposés en petites tresses innombrables qui demandent plus d'une journée de travail, sont décorés de trois grandes bandes de laine ou de soie rouge semées de roupies, de coquillages, de perles fausses, de coraux, de turquoises, de grains d'ambre, d'agates rouges, de reliquaires d'or, d'argent ou de cuivre, etc. La coiffure des femmes du La-dag est plus modeste (t. I, Pl. XLVII). Les femmes de Lha-sa portent, m'a-t-on dit, leurs cheveux comme les femmes du Turkestan chinois, réunis en deux tresses pendant sur le dos. Le costume des femmes varie plus selon les districts que celui des hommes. Dans l'est, elles portent pardessus le tchou-ba une sorte de jupon ravé de bleu, vert, rouge et jaune. A Lé, elles ont le dos couvert d'un châle en peau de mouton attaché sur la gorge par une broche. Ce châle est de rigueur dans toutes les cérémonies, les visites; les riches doublent la peau de mouton en soie ou en drap anglais en avant soin de mettre bien en vue sur l'épaule la marque de fabrique en lettres d'or. On a beaucoup parlé de la coutume générale parmi les Tibétaines de s'enduire le visage avec

du cachou, et l'on a beaucoup disserté sur les causes de cette coutume bizarre. La vraie cause est le désir de se garantir des gerçures que le vent et le froid ne manqueraient pas d'occasionner. Lorsque les femmes vont dans le monde, comme nous dirions, elles enlèvent cet enduit et sont très fières de pouvoir montrer un teint frais et rosé.

Les Tibétains, surtout les nomades, portent généralement sur eux une foule d'accessoires, couteau, étui à aiguilles, come à tabac, pipe, poire à poudre, briquet. Les briquets sont semblables à ceux du Turkestan et de l'Altay. Rarement, au moins dans les régions que j'ai visitées, un homme sort sans être armé. Ordinairement il se contente d'une fronde et d'un sabre à lame droite, forte, à double tranchant, passée obliquement en travers de la ceinture ainsi qu'une dague. Lorsqu'il est complètement armé, il a de plus une longue rapière à la ceinture, à la main une lance de six pieds, à la pointe de fer, au manche solide et léger, en bandoulière un long fusil à meche, à la crosse grêle, au canon de fer large et épais, muni d'une fourche d'appui.

La nourriture des Tibétains a été décrite trop souvent et avec trop de détails pour que j'y insiste. Je ferai seulement quelques remarques. Le tsam-ba, grains d'orge grillés et moulus, n'est point, comme on l'a dit, le fond de l'alimentation. C'est une denrée très chère, principalement parmi les nomades, et on l'économise autant que possible. Un homme n'en mange guère qu'une ou deux poignées par jour; en revanche il boit continuellement des tasses innombrables de thé battu avec du beurre et salé et il ne peut s'en passer longtemps, car il craint par dessus tout d'avoir l'estomac sec. C'est là, avec le fromage sec et morcelé, la véritable base de la nourriture tibétaine. On y ajoute une très notable quantité de viande fournie par les bêtes mortes du troupeau, les animaux tués à la chasse, quelques yaks et moutons qu'on égorge dans les grandes occasions. On a coutume de conserver précieusement un certain os (je ne me rappelle plus lequel; de chaque bête mangée et l'on voit ainsi dans les tentes de nombreux os alignés. A Lha-sa, on use surtout de viande de yak. En général on tue les animaux des-

tinés à la consommation à la fin de l'automne lorsqu'ils sont bien engraissés; on les détaille par quartiers que l'on fait sécher, et pendant le reste de l'année on mange cette viande crue en la découpant par lanières minces. Le cochon et la volaille sont absolument inconnus des nomades et l'on n'en trouve que dans les villes du sud. Un appoint de nourriture est fourni aux pâtres du nord-est par une racine qui pousse naturellement jusque par 4,500 mètres d'altitude (t'o-ma?), noirâtre, grosse comme un petit radis rouge, avant un peu, lorsqu'elle est cuite, la saveur du salsifi. A Lha-sa, on a des choux, des pommes de terre de l'espèce européenne, des oignons, des carottes, des navets, des pois et des haricots. On v mange une assez grande quantité de farine de froment et de riz. Le riz est en général bouilli à la chinoise et on l'accompagne de diverses viandes en sauce à la manière kachmirienne. On connaît aussi le pilaf et divers mets chinois. Mais les Tibétains ne sont nullement raffinés en fait de cuisine et ils ne tiennent pas à la variété. Ils sont naturellement gros mangeurs encore que beaucoup d'entre eux soient obligés de se priver. Un Tibétain, qui avait voyagé dans tous les pays environnants et qui resta quelque temps avec nous, admirait notre sobriété et nous disait qu'il n'avait jamais vu que les Anglais manger autant que ses compatriotes. Ils ont un faible très prononcé pour les liqueurs alcooliques, ils boivent de grandes quantités de leur bière nationale (tch'ang, t. I, p. 257) et d'eau-de-vie, dont ils fabriquent une espèce (arak) et dont une autre leur est fournie par les Chinois. On peut être sur qu'un Tibétain, qui a de l'eau-de-vie à sa portée et de l'argent pour s'en procurer, s'enivrera. Mais sa pauvreté monte autour de lui-une garde quelquefois trop sévère.

Le climat très rigoureux du Tibet est sain à cause de sa sécheresse, moins extrème que dans le Turkestan, et de la pureté ordinaire de l'atmosphère. Ce qu'il offre de plus dangereux ce sont les grandes variations de la température. Nous avons observé des variations diurnes de 27° en décembre et en janvier sur les bords du Nam ts'o et à Nag-tchou et de 24° à la fin de mai a Gyé-rgoun-do. A Lha-sa le thermomètre oscille très probablement entre — 30° en hiver et + 35° en

été. Le dégel offre aussi quelques inconvénients par l'humidité qu'il engendre; mais en somme la nature du pavs n'est point favorable à la maladie. On n'en peut dire autant des habitudes des indigènes. Ils ont, il est vrai, l'avantage de vivre beaucoup dehors, mais aussi leurs maisons sont malpropres, comme elles l'étaient il y a treize siècles, et pleines de courants d'air; ils couchent directement au-dessus des étables; les cours sont infectées de détritus de toute sorte et de fumier. Chez les nomades, des familles entières sont empilées pèle-mèle dans des tentes toujours trop étroites, dormant dans des lits graisseux dévorés de vermine, dans une atmosphère empestée par la fumée et par les émanations des troupeaux assemblés alentour. Vi les hommes ni les femmes ne prennent soin de leur personne. Ils conservent fort longtemps leurs vêtements sans les changer, les brosser, ni les secouer, les gardant même la nuit, s'en servant comme de torchons et d'essuiemains, ne les quittant que lorsqu'ils s'en vont d'eux-mêmes. Ils ne se lavent jamais le corps, et ce n'est que dans les circonstances tout à fait exceptionnelles qu'ils se lavent le visage et les mains. Toutefois, pour se préserver des morsures du vent ils s'enduisent tout le corps de beurre, rance autant que possible, préférant manger l'autre; et c'est très efficace, car sur cette couche grasse la poussière, la suie, les parcelles de bouse et de crottin viennent se fixer et forment un tégument, qui double ou triple heureusement la peau déjà épaisse octrovée par la nature aux Tibétains. Grace à ce procédé les gens du pays exhalent une odeur caractéristique, moins agréable que pénétrante et persistante et dont les plus grands personnages ne sont pas exempts. Ils négligent leur chevelure autant que le reste de leur corps et ne se peignent pas plus aujourd'hui qu'ils ne se peignaient il v a treize cents ans. Ils se contentent de beurrer de temps à autre leurs cheveux afin d'en chasser les pous. On se demande ce que ce serait s'ils ne prenaient cette précaution. Dans ces conditions il n'y a pas lieu de s'étonner que les maladies de peau soient extrêmement frequentes ainsi que les maladies infectieuses et contagieuses de tout genre, telles que les ulcères cancéreux (lhog-pa), la lepre (mdzé), la peste (nyan), la

syphilis, la variole noire (doum nag). Le froid cause beaucoup de cas de rhumatisme ou de gangrène. Les cas d'ophthalmie sont également très nombreux à cause de la saleté, de la fumée et de l'éclat de la neige sous le soleil. La médecine, d'origine hindoue, est exercée exclusivement par des lamas qui usent principalement de remèdes chinois. J'en ai dit un mot ailleurs et je n'y reviendrai pas.

## V. — LA FAMILLE

Les liens de la famille ne sont pas à beaucoup près aussi relàchés dans le Tibet qu'ils le sont dans le Turkestan. L'individualisme a fait peu de progrès et la société tibétaine est encore aujourd'hui essentiellement une société à formation communautaire. Elle est fondée sur l'idée de la *gens*<sup>4</sup>, du groupe de personnes qui peuvent remonter par une chaîne ininterrompue de générations à un ancêtre commun. Chaque Tibétain suit sa parenté jusqu'à un degré fort éloigné et tous ceux qui sont unis entre eux par le sang n'ont pas seulement les uns vis-à-vis des autres de vagues devoirs de courtoisie, mais des obligations précises et graves. Tous sont tenus d'assister collectivement leur parent dans le besoin, de lui venir en aide pécuniairement lorsqu'il marie ses enfants, de paver ses dettes, de veiller à ce qu'il soit enseveli selon les rites, de réclamer en cas de meurtre le prix du sang. La difficulté qu'il y a de recueillir des renseignements au Tibet m'empêche de délimiter cette solidarité avec exactitude, mais tout le monde la reconnait, la proclame et, si probablement elle s'est affaiblie avec le temps, elle est néanmoins bien vivante encore et elle se manifeste dans

<sup>1.</sup> Gyoud brgyoud mot qui signific également corde ou comme nous dirions chaine.

tous les actes de la vie. Quand un individu est coupable d'un crime de haute trahison, il arrive souvent que tous ses parents jusqu'à un degré très éloigné soient englobés dans la punition qui lui est infligée. Il semble que parmi les nomades les tribus ne soient que de grandes familles, dont tous les membres se considérent comme issus d'une origine commune. En effet, il est d'usage qu'ils portent tous le même nom en y adjoignant pour se distinguer un surnom emprunté d'ordinaire à la nomenclature bouddhique. Enfin l'ensemble du peuple tibétain est conçu comme une famille encore plus étendue; l'on use pour le désigner de la même expression qui indique la série des générations issues d'un ancêtre commun (bod-kyi mi-gyoud) et l'on donne quelquefois au roi le titre de *) ab* qui est essentiellement le titre du père de famille. Jusqu'à présent nous ne remarquons rien qui ne se retrouve également à des degrés divers chez les Chinois, les Mongols et les Turcs. En poursuivant notre analyse et en passant de la famille large à la famille étroite, nous verrons que les principes sur lesquelles celle-ci repose sont au fond les mêmes chez les Tibétains que chez les Turcs, sauf en un point, très important, il est vrai, et si frappant qu'il a fait à tort oublier les ressemblances. Le père de famille est le maître absolu et unique, sa femme et ses enfants lui doivent une entière obéissance, ne possèdent rien en propre, et ne peuvent même pas, en théorie du moins, disposer de leurs personnes. Les fils demeurent ainsi en tutelle jusqu'au jour de leur mariage, alors le père, contrairement à ce qui se passe en Chine, conserve seulement de son patrimoine ce qui lui est nécessaire pour vivre et pour subvenir aux frais de ses funérailles et constitue ses fils propriétaires du reste. C'est ici qu'apparaît la différence entre la coutume turque et la coutume tibétaine. Chez les Turcs, chaque fils reçoit sa part distincte (intchir au moment où il se marie, chez les Tibétains, le fils ainé seul reçoit le tout et devient chef de famille; les cadets passent sous son autorité, tombent à sa charge, restant sous sa tutelle des mineurs incapables comme ils l'avaient été sous celle de leur père; c'est le droit d'amesse dans toute sa rigueur. Devons-nous voir là deux coutumes radicalement différentes ou considérer q ¿ l'une dérive de l'autre, et, en ce cas, laquelle est la plus ancienne des deux? Je me borne à poser la question, ne connaissant point de fait qui me permette de la résoudre. Je noterai seulement que chez les nomades du nord-est il y a une tendance très marquée à partager les troupeaux entre les enfants, quoique ce ne soit pas la coutume générale. On peut prétendre que c'est là une survivance du vieil usage, les nomades étant plus fidèles à la tradition que les sédentaires; mais au contraire on soutiendrait avec peut-être plus de vraisemblance que l'indivision, plus conforme au principe, qui va s'affaiblissant, de la solidarité familiale, était la règle primitive, que les nomades v ont dérogé avec le temps parce qu'ils en ont senti les inconvénients et qu'il n'est ni difficile ni dommageable de partager des troupeaux, tandis que les agriculteurs ont persévéré dans les errements du passé parce qu'ils ont trouvé mal commode de lotir des maisons et des champs et qu'ils ont estimé qu'à diviser et à subdiviser entre les enfants et les enfants des enfants des terres qui ne s'accroissent pas d'elles-mêmes comme les troupeaux, on en arriverait à faire d'une grande et riche famille une collection de petits ménages pauvres, incapables de soutenir l'honneur du nom de l'ancêtre.

En ce qui concerne le mariage, nous observons les mèmes analogies et les mèmes différences. Le mariage chez les Turcs comme chez les Tibétains a pour but et pour effet de faire passer une femme d'une famille dans une autre, de la soumettre non pas seulement à l'autorité de son mari, mais aussi à celle de la famille de son mari. Le lien qui l'attache à cette famille est si fort qu'il ne se rompt pas, même après la mort de l'époux; elle reste alors sous la tutelle du frère ou du plus proche parent du défunt, elle devient sa propriété et, qui plus est, sa femme, sans qu'il soit besoin pour cela d'une nouvelle cérémonie. Le rite nuptial accompli par le premier mari a créé aux parents de celui-ci des droits sur la femme épousée, droits que chacun d'entre eux peut être appelé à exercer à tour de rôle au décès du précédent ayant droit. Les beaux-frères d'une femme turque sont ainsi ses maris suppléants, dont les droits sont seulement suspendus tant que le mari

principal vit encore. Au Tibet, il n'y a point de suspension; tous les frères collectivement deviennent les maris de la même femme aussitôt le rite accompli. Il y a ainsi une correspondance exacte entre le régime du mariage et celui de la propriété. Chez les Turcs, chacun a son lot particulier, s'établit dans une tente séparée avec sa femme, dont il est seul propriétaire de la même manière et dans les mêmes limites que de ses troupeaux. Au Tibet, la terre étant indivise entre les frères, la femme participe à cette qualité; ou plutôt, car ces termes indivis, indivision, sont gros de confusions et d'erreurs, c'est le frère ainé qui est seul possesseur de la terre et seul mari de la femme. Dans la cérémonie nuptiale les frères cadets n'ont absolument aucune part; mineurs incapables, ils ne peuvent passer aucun acte valable que par le canal de leur ainé, ils n'ont pas la faculté de contracter mariage pour leur propre compte, de même qu'ils n'ont point celle d'hériter de leur père en concurrence avec leur ainé. Les Tibétains considérent la famille comme un groupe d'une unité si absolue qu'il ne peut y avoir qu'un seul individu majeur, qui est le premier né de chaque génération. Celui-ci est seul fondé de pouvoirs et lieutenant sur la terre de ses ancêtres, il a l'autorité sur les personnes de la famille et gère le patrimoine; il est l'anneau vivant de la chaîne mystique et réelle tout ensemble, qui est formée par les ancètres morts et leurs descendants futurs; il a la charge de pourvoir à la continuation de cette chaîne après lui en procréant des fils, et de garder pour ceux-ci les biens qu'il a reçus de ses pères. Le premier fils né, c'est lui qui est désormais le dépositaire des droits des aieux et quand il est devenu grand, qu'il est capable d'agir par lui-même et de remplir les fonctions qui lui incombent, le père s'efface devant lui, il le marie et par conséquent l'émancipe, car le mariage est en soi un acte de majeur puisqu'il permet de remplir l'office essentiel du chef de famille, qui est d'assurer la suite de la descendance. Le père a forgé solidement son anneau dans la chaîne, sa tâche est achevée en ce monde, il prend sa retraite et n'a plus qu'à attendre, avec le petit domaine qu'il s'est réservé, que l'heure sonne pour lui d'aller rejoindre les ancêtres sous terre. C'est le fils émancipé qui est alors le véritable et unique maître, seul chargé de continuer le culte familial, seul responsable et capable d'agir et de parler au nom des ancêtres qu'il représente, seul maître de tout ce qui se trouve dans la maison patrimoniale; les femmes qui v entrent sont siennes, les enfants qui v sont procréés sont siens. Mais ses frères cadets, issus d'une même lignée, ont une sorte de délégation naturelle de ses pouvoirs; lui mort, son puiné deviendra, ipso facto, sui juris, il sera maître de la femme, des enfants mineurs et des biens du défunt ; dans les mêmes bornes où celui-ci l'était, c'est-à-dire avec le devoir de s'effacer, le moment venu, devant le fils premier né, qu'il soit le sien propre ou celui du mort. L'ainé vivant, tous ses frères ont la faculté de se substituer à lui dans tous les actes de la vie, ils sont véritablement ses suppléants. Ils jouissent pour leur part des biens paternels, dont ils ont la propriété virtuelle sans en avoir l'administration et si leur ainé renonce pour un temps à faire valoir ses droits sur sa femme, ils peuvent des lors faire valoir les leurs, et la femme a vis-à-vis d'eux les mèmes obligations que vis-à-vis du chef de famille, dont ils sont les aides nés dans sa tâche de perpétuer la race. Il ne leur est pas permis de prendre femme pour eux-mêmes puisqu'aucune personne étrangère ne peut être introduite au fover paternel, qui doit être unique selon l'idée tibétaine, que par un acte du père de famille, seul majeur, et toute femme ainsi introduite est nécessairement l'épouse du maître; d'autre part celui-ci n'a pas le droit de se priver du concours de ses cadets, car il risquerait de compromettre la continuité de la famille. que la naissance d'un assez grand nombre de fils peut seule assurer d'une manière certaine. Quoiqu'il ait le droit de refuser sa femme à ses frères, de même qu'il a celui encore plus grave de les chasser, néanmoins s'il se réservait d'exercer seul les prérogatives du mari simplement par aversion pour le partage, il serait universellement et sévèrement blàmé. Un pareil partage n'a rien qui répugne aux idées tibétaines, car outre que les relations d'une femme avec plusieurs frères issus du même ancêtre n'altérent pas la pureté de la descendance, toute autre considération disparaît devant la conception juridique d'après la-

quelle tout ce qui pousse, croit ou naît dans la maison paternelle, quelle qu'en soit l'origine, appartient au maître de la maison. Les conceptions juridiques de cette espèce ont en général beaucoup plus de pouvoir sur l'esprit des barbares que sur le nôtre, et il n'est pas toujours vrai de dire que les peuples primitifs ou très anciens sont plus près que nous de la nature. Du reste, si une femme n'est pas jugée suffisante, le frère ainé peut en épouser une seconde et une troisième, sans être limité que par son désir et ses ressources; rien n'empêche alors que chaque frère ait pratiquement une femme pour lui seul, c'est une question d'arrangement amiable. Cela me conduit à penser que l'idée de limiter la population n'a contribué en rien à l'établissement ni au maintien de la polyandrie. En résumé, la polyandrie tibétaine a son principe dans une conception rigoureuse à l'extrême du privilège du premier né et de l'unité de la lignée généalogique, qui ne doit pas se briser et s'éparpiller en d'innombrables branches divergentes. Elle est en corrélation étroite avec le régime de la propriété, qui est concentrée dans une seule main et constituée en majorat parce qu'il faut que les biens, que l'ancêtre a consacrés par sa possession et légués à sa postérité, soient conservés dans leur intégrité. Cette corrélation est démontrée péremptoirement par ce fait que, lorsque l'un des frères quitte la maison paternelle et s'établit à part pour vivre de son industrie et de son travail, il peut introduire à son nouveau foyer une femme légitime, qui appartient à lui seul comme son foyer et sur laquelle ses frères n'ont aucun droit, car elle ne vit pas sur le bien de la famille; et en même temps il garde ses droits sur la femme de ses frères, comme sur l'héritage paternel dont il a toujours l'usufruit pour sa part. Chez les nomades, qui partagent quelquefois leur patrimoine, la polyandrie cesse avec l'indivision de la propriété. S'il est vrai qu'à une époque préhistorique les Tures et les Mongols aient vécu sous le régime de l'indivision, il est probable que la polyandrie régnait également chez eux. La coutume que j'ai rappelée plus haut semble en être un vestige, et, de plus, nous savons par les Annales de Liang qu'au vi siècle une peuplade turque, celle des Hoa ou Veptalites, pratiquait encore la polyandrie de la

même manière que les Tibétains, c'est-à-dire restreinte aux fils du même père.

La coutume de la polyandrie s'atténue considérablement dans la pratique parmi les familles riches, où les frères ont beaucoup plus d'occasions et de facilités de s'établir à part, et par conséquent d'avoir chacun leur femme particulière. Orazio della Penna l'avait remarqué justement, mais il avait eu le tort de croire que la polvandrie n'était qu'un abus introduit par le relâchement des mœurs dans les classes pauvres (tra le persone non molto comode). C'est au contraire parmi les riches que la coutume primitive a été altérée et dans la pratique seulement, car la théorie reste la même. Ce qui a conduit le moine italien à penser que la polvandrie n'était pas autorisée par la loi (non ordinato della legge), c'est qu'en effet les lamas rigoristes la blàment; mais elle était si profondément entrée dans les mœurs que le bouddhisme a toujours été impuissant à l'extirper et aujourd'hui les membres du clergé l'acceptent sans rien faire pour la combattre, se contentant de répondre aux vovageurs qui leur demandent leur avis : chaque pavs a ses usages. Le frère, qui se sépare de la communauté pour fonder une famille nouvelle, peut prendre autant de femmes qu'il le désire et ce n'est que la pauvreté qui l'oblige à se satisfaire d'une seule. En résumé, on rencontre au Tibet quatre espèces de ménages réguliers, à savoir, en les rangeant par ordre de fréquence : ceux où il y a plusieurs maris et plusieurs femmes, ceux où il v plusieurs maris et une seule femme, ceux où il v a un seul mari et plusieurs femmes, ceux où il v a un seul mari et une seule femme.

Le mariage tibétain est exogame, on ne se marie pas entre personnes parentes à moins de quatre degrés et les chefs nomades doivent se marier hors de leur clan. L'union conjugale étant une affaire de famille et non point personnelle, le goût des jeunes gens intéressés n'est nullement consulté; ordinairement le mariage est décidé dès la naissance des enfants par les parents des deux partis. Je n'insisterai point sur les cérémonies qui l'accompagnent; elles se rapprochent pour le fond sinon toujours par la forme de celles qui sont en usage

parmi les Kazak et les Kyrghyz. Les négociations sont menées et les fiançailles conclues par des courtiers (bar-mi), envoyes par le père du prétendant. Celui-ci paye au père de la fiancée un kalyn p'yos-ma, pr. tcho-ma), mais ce dernier, au lieu de ne rendre qu'un présent insignifiant selon l'usage turc, rend à peu près l'équivalent de ce qu'il reçoit et le tcho-ma ne représente pas plus le prix d'achat de la femme que le kâlyn. Le rite même du mariage se divise en trois parties: la cérémonie par laquelle la jeune fille est séparée des dieux de sa famille, le transfert à la maison du fiancé et le simulacre de lutte entre les amis de celui-ci et les parents et amies de la jeune fille, ce qui figure les anciennes guerres à la suite desquelles les clans ont obtenu entre eux le jus connubii, enfin l'introduction de la fiancée au fover domestique de son mari, la purification à laquelle elle est soumise, et sa participation au tsam-ba, au beurre et au lait c'est la confarreatio). Elle reçoit alors un nom nouveau, car elle est comme un enfant nouveau-né pour la famille de son époux, puis elle prend entre ses dents un morceau de bois que son mari serre entre les siennes et tresse un cordon de quelques fibres de laine qu'il tient dans sa main. Tout se termine par un grand repas, et par des chants mèlés, exécutés alternativement par les jeunes filles et par les jeunes hommes!; celui qui reste court lorsque son tour est venu d'improviser son distique ou son quatrain est mis à l'amende.

Le lien conjugal est indissoluble en principe et il paraît, si mes informations sont exactes, que le divorce n'est point légalement organisé. Cependant le mari a le droit de répudier sa femme pour cause grave, pour adultère par exemple. Le mari mort, la femme continue à être liée par le mariage aux frères du défunt : muis si elle n'a point d'enfants, elle peut reprendre sa liberté, à condition qu'elle ait eu le soin de déclarer son intention avant le déces de l'ainé; si celui-ci est d'accord, il prend l'extrémité d'un fil dont sa femme tient l'autre, tous deux prononcent la formule de séparation et rompent le fil en le brû-

<sup>1.</sup> Même coutume chez les Kazak.

lant. Ce rite accompli et le décès du premier époux survenu, la veuve peut retourner dans sa propre famille. Il est remarquable que le mari doit obtenir le consentement de ses frères pour répudier sa femme malgré elle. Si les frères cadets ne veulent pas se séparer d'elle et que l'ainé s'obstine dans sa décision, il peut y avoir lieu à la division du patrimoine, les cadets prenant une part en même temps qu'ils gardent la femme repoussée par l'ainé. Cela prouve la gravité exceptionnelle du lien conjugal et démontre que les frères cadets ne sont pas seulement, comme on l'a prétendu, des esclaves et des amants autorisés de l'épouse de leur frère ainé, mais qu'ils possèdent des droits particuliers, qu'ils tiennent de leurs ancêtres, et qui, pour être le plus souvent latents et endormis, sont capables de se réveiller en certaines circonstances. Il importe de ne pas confondre la solidité du lien conjugal avec la fidélité conjugale. Il n'existe point de rapport fixe entre ces deux termes. Les époux tibétains, unis entre eux par une chaîne très forte, observent en général peu strictement ce que nous considérerions comme leur premier devoir. Sans doute l'adultère est tenu pour une faute grave puisqu'il altère la pureté de la descendance; mais ce n'est pas un crime mortel, le plus souvent le mari se contente de corriger sa femme et d'exiger du complice une légère indemnité, quatre ou cinq roupies. Au point de vue du droit de famille et de la religion domestique, c'est la notion juridique: Is pater est, qui l'emporte; l'essentiel est moins la réalité matérielle de la filiation que la légitimité de l'épouse, la reconnaissance de l'enfant par le père et son initiation solennelle au culte familial. C'est à cause de cela que le Tibétain, qui ne peut avoir d'enfant de sa ou de ses femmes, introduit quelquefois à son fover un étranger, qu'il charge de perpétuer sa descendance en son lieu et place. En réalité cet étranger est devenu un frère conventionnel, avant les mèmes droits qu'un frère naturel. De mème, l'hospitalité consistant chez les hommes primitifs en une accession de l'hôte à la famille de celui qui le reçoit, il s'ensuit qu'il peut prétendre aux faveurs de la dame du logis. C'est ce qui a lieu au Tibet, toutefois on réserve ce privilège à ses amis intimes ou aux personnages notables qui daignent honorer leur hôte du moment en se considérant comme de la famille. Je me souviens d'un Tibétain qui se montrait extrèmement fier de ce que le chef de l'ambassade du La-dag lui avait témoigné son estime de cette manière. Cette coutume suppose la polyandrie, et chez certains peuples lui survit.

Les femmes tibétaines jouissent d'une liberté d'allures inconnue des femmes de la Chine et des pays musulmans: mais les auteurs chinois et après eux plusieurs écrivains européens ont beaucoup exagéré la supériorité de leur condition et leur influence dans la famille et dans la société. Elles sont des mineures perpétuelles, sous la tutelle de leur père, puis de leur mari, de leur fils enfin. Elles s'occupent de toutes les besognes qui répugnent le plus à leur faiblesse ou que les hommes rebutent, travaillent aux champs, vont puiser l'eau à la riviere en de lourds tonnelets, recueillent la fiente le long des chemins, portent les charges des caravanes dans les passages difficiles. Les auteurs chinois, souvent plus raisonneurs que bons et fidèles observateurs, ont avancé qu'elles sont plus vigoureuses que les hommes; cette allégation est absolument inexacte, quoiqu'à la vérité, est-il besoin de le dire? elles soient moins frèles que les femmes chinoises et en général plus robustes que les pâles scribes du légat impérial, dont le poignet est moins ferme que le pinceau n'est élégant. Si elles exercent la haute mam sur les affaires ménagères, c'est surtout à la paresse de leurs maris qu'elles le doivent; d'ailleurs elles ne seraient pas femmes si elles ne savaient profiter de la pluralité de leurs seigneurs et maîtres pour susciter des rivalités entre eux, s'appuyer sur l'un contre l'autre et en arriver à leurs fins. On en voit qui ont l'un des frères pour favori et rendent la vie si dure aux autres qu'elles les amenent au partage des biens ou à l'exil. De là à poser en principe que la femme tibétaine est maîtresse dans la maison il y a très loin, et, en effet, elle est assez méprisée et durement traitée. J'ai renoncé à compter le nombre de fois que des Tibétains m'ont exprimé leur étonnement de ce que l'Angleterre était gouvernée par une reine et il était beau de voir l'air de commisération et de dédain avec lequel ils m'en parlaient, comme si j'étais person-

nellement responsable de ce fait. « Chez nous, concluaient-ils, avec orgueil, la ligne féminine est inférieure ». Toutefois, je remontais dans leur estime, lorsque je leur expliquais que si une femme régnait à Londres c'était uniquement parce que le dernier roi n'avait pas laissé d'enfants mâles. Les nonnes tibétaines sont fort au-dessous des moines dans l'opinion générale et sont à peine supérieures aux laiques. Le meurtre d'une femme donne lieu à une compensation moitié moindre que celle exigée pour le meurtre d'un homme. La polvandrie tibétaine n'a aucune espèce de relation avec le matriarcat, elle n'est qu'une forme de patriarcat non moins absolue dans son principe que les formes chinoise ou romaine. Ceux qui s'imaginent que la polvandrie est une transition entre le matriarcat et le patriarcat pourraient faire valoir à l'appui de leur thèse qu'au Tibet, ou au moins dans plusieurs parties de ce pays, pour donner une jeune fille en mariage, le consentement du frère de sa mère (jang-po) est requis. Mais le patriarcat n'a jamais supposé la suppression de tout rapport entre un individu et sa famille maternelle; le mariage rompt seulement les liens juridiques et religieux qui rattachaient une fille à son père, il laisse subsister les liens naturels; les parents de la jeune fille continuent à être ses protecteurs après son mariage, ils ont le droit de faire des représentations au mari s'il se conduit mal, de recueillir leur fille si elle est maltraitée, abandonnée ou devient veuve, de veiller à ce que ses intérêts soient respectés, et cette protection peut s'étendre en certains cas à la fille de la fille sans qu'il soit besoin pour l'expliquer de recourir à l'hypothèse d'un matriarcat primitif, que rien ne justifie dans l'espèce.

Les familles tibétaines sont médiocrement prolifiques, plus que les françaises, moins que les chinoises. Nos propres informations concordent assez bien avec les renseignements que le préfet de Nag-tchou nous a donnés sur Gyang-tsé et Lha-sa pour nous permettre d'avancer qu'une famille polyandre compte en moyenne sept ou huit enfants viables, soit environ trois enfants pour deux parents. Les ménages monogames procréent moins absolument, plus en proportion. Les filles sont un peu moins nombreuses que les garçons, sept contre huit,

selon le préfet de Nag-tchou, ce qui est précisément le rapport indiqué par A. Cunningham pour le La dag!. On ne peut donc pas dire que l'insuffisance du nombre des filles ait été la cause de l'institution ou soit le motif du maintien de la polyandrie. Au contraire, il y a aujourd'hui trop de femmes au Tibet, et beaucoup ne trouvent pas à se marier pour ces deux raisons qu'il v a en movenne dans les familles tibétaines un peu plus de maris que d'épouses, et qu'une foule d'hommes sont voués au célibat religieux. Quelques-unes se font nonnes, un plus grand nombre se livrent à la prostitution. Dans toutes les villes et dans les plus petits villages il v a des femmes célibataires, qui tiennent ostensiblement de petits commerces et particulièrement des bars, mais l'eau-de-vie et la bière sont les moindres choses qu'elles vendent. Lha-sa n'est pas moins renommé pour la multitude de ses filles de plaisir que pour la multitude de ses moines et un Tibétain, qui savait mal farder la vérité, m'avoua un jour qu'à l'exemple de la plupart de ses compatriotes il y allait en pélerinage plus pour le premier motif que pour le second. En somme les Tibétains ont à notre point de vue de très mauvaises mœurs et ils sont trop grossiers pour y attacher une importance sérieuse.

Aux yeux du voyageur qui passe, l'intérieur des familles tibétaines semble dépourvu de lumière et de joie, tant l'apparence des choses est misérable; au dehors, un froid glacial sévit, la bourrasque de neige tourbillonne, au dedans un pauvre feu flambe fumeux et puant, presque inutile, la tente ou la maison est sale, peu commode, froide et nue avec des feutres trop usés pour amortir la rudesse du sol, les vêtements sont négligés et pleins de vermine, la nourriture fade et monotone, les tâches rudes ou abjectes. Pourtant nul n'aime autant que le Tibétain sa patrie et son foyer; pour lui son pays morose et rebelle est le plus beau du monde, pour lui hors de sa maison délabrée,

<sup>1.</sup> Je note à ce propos ce que j'ai omis de dire dans mon travail sur le Turkestan chinois, à savoir que dans le district de Khotan, sur une population totale de 160,000 âmes, il y a dix mille femmes de plus que d'hommes. C'est la même proportion qu'au Tibet, mais retournée.

hors de sa tente déchiquetée et secouée par le vent, il n'y a ni paix, ni joie. Il trouve moven d'être gai plus souvent que triste; il se donne du bon temps et se divertit à peu de frais. Une tasse de thé beurré ou un pot de bière avec une bonne pipe de tabac, une causerie bruvante, relevée de plaisanteries au gros sel, une partie animée de dés ou d'osselets, cela suffit au bonheur d'un Tibétain. Je n'ai pas remarqué que leurs divertissements fussent très variés; qu'imorte, s'ils y trouvent toujours un plaisir nouveau? A ce propos je relèverai une erreur commise par M. Rockhill, d'ordinaire observateur si sûr; il prétend que les Tibétains pratiquent peu les jeux de hasard et que notamment le jeu de dés leur est inconnu. Or, il n'existe point de peuple plus épris de la passion du ieu que les Tibétains, ils dament le pion qu'on me permette l'expression) aux Chinois eux-mêmes et gageraient jusqu'à leur chemise s'ils en avaient. Le jeu le plus communément usité parmi eux est justement celui de dés; ils se servent de trois dés cubiques (cho) marqués sur leurs faces opposées 1 et 6, 2 et 3, 4 et 5. Mais de tous les divertissements, ceux qui occupent la première place dans leur opinion, ce sont le chant et la danse. Ils ont la voix forte et ne l'élèvent pas sur un ton aussi aigu que les Turcs; leurs chants, comme leurs danses, sont moins gais et moins vifs, non dénués de grâce pourtant. Quoique la lenteur et la monotonie des voix et des mouvements nous semblent tristes, les Tibétains sont convaincus que rien ne saurait être plus joyeux. Les instruments de musique sont la guitare hindoue (pi-ouang), la guimbarde (k'a-pi), le chalumeau de bambou à six ou sept trous (ling-bou), le tambourin. On affectionne les doubles chœurs d'hommes et de femmes, rangés face à face et se répondant vers par vers en avançant et en reculant doucement en cadence. C'est surtout au printemps que l'on se livre à ces exercices, et ils sont toujours entourés d'une certaine solennité; le temps en est fixé d'avance, ceux et celles qui y prennent part doivent avoir fait leurs ablutions et revêtu des habits propres comme pour une cérémonie religieuse. Il serait peu décent de danser au hasard et sans règle, uniquement pour l'amusement. Les Tibétains ont coutume de chanter en accomplissant les divers travaux agricoles, le labour, les semailles, la moisson. Dans le Turkestan, Tchertchen est le seul lieu où j'aie observé le même usage. En 1892, nous avons assisté à Lé à une danse de tout point semblable à celle dont G. Bogle a été témoin à Ji-k'a-tsé au siècle dernier : un grand nombre d'hommes et de femmes dansant très lentement en cercle, et au milieu quelques hommes exécutant des entrechats extraordinaires <sup>1</sup>. Les femmes qui participaient à la danse appartenaient toutes à la noblesse; car les dames nobles sont seules admises à danser devant le roi ; c'est pour elles une obligation et un privilège. Dans l'espèce, le roi était représenté par le vézir du Maharadjah de Kachmir.

## VI. — ORGANISATION SOCIALE.

La société tibétaine est essentiellement aristocratique, presque sans aucun des tempéraments qui se sont introduits dans la société de la Chine ou dans celle du Turkestan. Il y a une noblesse héréditaire qui concentre dans ses mains tout ce que l'élément laïque a conservé de richesse, de pouvoir et d'influence. Quant au clergé, il n'en sera pas question ici; ses communautés ne sont aussi bien que des nobles collectifs plus puissants que les autres. Le principe d'hérédité domine tout et se fait sentir partout. Chacun est lié tres solidement, sinon indissolublement, à la profession et à la condition, de même qu'à la maison de son père. La constitution de la famille est excellente pour perpétuer dans une même lignée la possession des mêmes terres, empêcher autant que possible la propriété de se morceler et de passer de main en main. Non seulement les fils succèdent à leurs pères dans leurs biens, ils leur succèdent aussi dans leur métier. Le fils du fonctionnaire est fonctionnaire; nul n'est secrétaire d'administration, cultivateur, peintre ou

1. C. R. Markham. Narrative of the Mission, etc. p. 92.

chaudronnier si son père n'a exercé la même profession. Quelques exceptions se rencontrent, mais leur rareté confirme la règle. Le secrétaire-greffier de la préfecture de Nag-tchou manifesta une profonde surprise lorsque je lui demandai ce qu'avait été son père; vraiment c'eût été une chose admirable que l'on se fût permis de profaner la corporation des greffiers en v introduisant des gens qui n'eussent pu justifier d'un nombre respectable de quartiers de noblesse greffière! Il y a là quelque chose qui rappelle les castes de l'Inde, avec cependant moins de rigueur et de complication. Il ne semble pas que rien empèche de passer d'une profession à une autre également honorable et la société tibétaine n'est point divisée comme celle de l'Inde en une foule de petits clans strictement fermés. Je la concevrais plutôt, autant que j'ai pu me rendre compte de l'état des choses, comme partagée en diverses classes entre lesquelles s'élèveraient des barrieres difficiles à franchir: nobles, bourgeois, roturiers, serfs, parias. Ces derniers appartiennent tous à certains métiers méprisés qui sont exercés par les seuls parias de père en fils, par exemple ceux de forgeron, de porteur de cadavres, de corroveur et de boucher, qui tous impliquent une souillure religieuse. Je ne crois pas qu'il faille voir là un effet de bouddhisme, car la profession de forgeron n'a rien de blamable au point de vue des doctrines de Chakva Mouni. Si un individu appartenant à une classe honorable de la société est privé par le malheur des temps de tout moven d'existence, il mendiera plutôt que de se livrer à une de ces professions dérogatoires. Parmi les parias eux-mêmes il y a des degrés, le forgeron méprise le corroveur et celui-ci le porteur de cadavres. Les métiers réputés honorables ne sont pas non plus tous sur le même pied et par exemple un chaudronnier est moins estimé qu'un fabricant de statuettes religieuses. En général, les arts qui touchent à la religion conférent à ceux qui les exercent une dignité spéciale et les placent à part entre tous les ouvriers : c'est évidemment au bouddhisme qu'ils doivent ce traitement de faveur. Ce qui rend dans la pratique très difficile de changer de métier afin de s'élever sur l'échelle sociale. c'est que les patrons ne prennent point d'apprentis parmi les fils de

profanes. Si cependant un paria réussit par exception à exercer un métier honnête et à v gagner de l'argent, il n'en sera pas moins en butte au mépris des gens de bien, qui le traiteront en intrus, et en même temps il aura perdu l'estime des parias, qui le repousseront comme un faux frère. Tout le monde refusera d'accepter son fils pour gendre; qu'enfin un homme honorable, mais pauvre, se trouve, qui se résigne à déroger pour un peu d'argent et donne sa fille au fils du paria, la souillure originelle restera attachée à celui-ci ainsi qu'aux enfants issus de ce mariage mixte et ne s'effacera qu'à la deuxième génération. Il est encore plus difficile, pour ne point dire impossible, aux roturiers de passer dans la classe noble. Ils peuvent v arriver quand par hasard un noble nécessiteux consent à donner sa fille à un roturier riche; à la longue, les descendants de celui-ci pourront être tenus pour nobles s'ils réussissent toujours à épouser des filles nobles pendant plusieurs générations, or cela n'est pas aisé, car c'est une déchéance pour un gentilhomme que de laisser passer sa fille dans une classe inférieure. Quant au prétendant à la noblesse, sa situation est embarrassante et douteuse. On m'a cité l'exemple d'un homme du La-dag, qui, avant acquis une fortune considérable, réussit à s'allier par mariage à une famille aristocratique ; tant qu'il vécut il s'imposa tant bien que mal par la vertu de l'argent; mais après sa mort nul ne voulut conduire ses funérailles, ni les nobles qui ne l'avaient jamais considéré comme un des leurs, ni les roturiers qu'il avait remés et qui le reniment à leur tour. Le préjugé de classe est plus fort que la religion même. Le roi bouddhiste de La-dag et les roitelets musulmans de Baltistan consentent très bien à s'allier entre eux, mais ils n'acceptent aucune alliance matrimoniale entre leur famille et celle d'un coreligionnaire de rang mférieur. Comme, d'autre part, il existe peu de movens de s'enrichir puisque la grande industrie est inconnue et que le commerce est dans l'enfance, presque entièrement dans les mains du gouvernement et de l'aristocratie laique ou religieuse, il s'ensuit que, de meme qu'il y a de grands obstacles opposés par les mœurs aux changements de classe, il s'élève peu de prétendants au changement. La stabilité des conditions

est donc très grande. La royauté n'a rien fait pour y porter atteinte; pour gouverner elle s'est servie de la noblesse, à qui elle a réservé toutes les fonctions publiques importantes, en sorte que fonctionnaire et noble sont deux termes synonymes. Le gouvernement ne délivre pas de lettres de noblesse, il peut se faire seulement qu'un roturier, grâce à un mérite éminent ou à une fortune singulière, parvienne à une des plus hautes charges de l'état; si ses descendants savent se maintenir, ils finiront par prendre rang parmi l'aristocratie héréditaire.

En dehors des domaines privés qu'ils ont hérités de leurs aieux, les seigneurs tibétains reçoivent de l'Etat, à titre de bénéfices, des terres plus ou moins considérables, qui constituent le salaire afférent à la charge dont ils sont investis; ils exercent sur ces biens les droits de justice, de taxation, de réquisition et de corvée au lieu et place du gouvernement. En échange, ils doivent à celui-ci une certaine redevance annuelle et un certain contingent militaire en cas de besoin. La population qui habite ces domaines seigneuriaux est dans un état de servage que mes informations incomplètes ne me permettent pas de définir exactement. Il semble qu'en droit nul ne soit attaché à la glèbe et que l'on puisse toujours quitter le service d'un maître; mais en pratique on reste serviteur héréditaire du maître héréditaire par suite de la difficulté très grande de trouver des ressources ailleurs. Ces serfs s'appellent *mi-ser* ou jog (gvog), ils sont agriculteurs, gardiens de troupeaux, artisans, employés de commerce, domestiques et secrétaires et fournissent leur travail pour un cortain salaire ou une certaine part dans les profits de leur travail. L'Etat possède de son côté des domaines particuliers, organisés et administrés de la même manière, et l'on peut dire que l'Etat ou plutôt le roi n'est qu'un grand seigneur plus riche que les autres; mais il a de plus, comme nos rois du moven âge, un droit éminent de propriété sur tout le sol du rovaume. Outre leurs serfs nés, les nobles ontautour d'eux quelques hommes, qui se sont mis volontairement à leur service dans l'espoir d'obtenir par leur faveur un poste honorable et de faire fortune; ces clients sont généralement des cadets, qui se sont sentis mal à l'aise au fover du frère ainé. Ajoutons enfin à ces diverses catégories sociales celle des francs tenanciers, des petits propriétaires, qui, tout en étant roturiers, sont maîtres de disposer à leur gré de leurs biens, ne doivent rien à personne, sauf l'impôt, le service militaire, la corvée et la réquisition à l'État.

Les territoires des nomades du nord-est, qui ne dépendent point de Lha-sa, ont une organisation sociale analogue, mais plus simple et probablement plus ancienne. Les divers rois ont autour d'eux une cour de barons (kou-tsa) héréditaires, qui se partagent les principaux offices de l'Etat et reçoivent des concessions de terre perpétuelles, dont les habitants sont leurs serfs. Au-dessous d'eux sont les chefs de tribus, également héréditaires et toujours les plus grands propriétaires de leur tribu, puis les chefs de clan, qui constituent le dernier degré de la noblesse nomade. La royauté est un organe relativement moderne qui a été superposé aux deux groupes essentiels et primitifs, la tribu et le clan. Ceux-ci paraissent être dans leur principe des familles de plus en plus étenducs, dont les chefs possèdent en outre du pouvoir politique toute l'autorité du père de famille et toutes les prérogatives du propriétaire. Les Tibétains ne connaissent pas d'autre nom de famille que celui de leur tribu¹ et les titres dont ils désignent leurs chefs sont les mêmes qui servent à marquer les relations de serviteur à maître et de tenancier à propriétaire (pon-bo, dag-pon).

En résumé, la grande masse de la société laique du Tibet m'a paru se diviser en deux classes principales: des seigneurs et maîtres très puissants et très honorés d'un côté, de l'autre des domestiques et des serfs dont la condition est assez misérable, sauf pour ceux qui sont investis de la confiance du maître. Presque tous les hommes que nous avons rencontrés dependaient de grands propriétaires, n'avaient que la garde d'une faible part des biens de ceux-ci, avaient de lourdes charges et peu de profit, ne possédaient pas le droit d'alièner un seul mouton et ne se souciaient que de vivre au jour le jour avec le moindre labeur

<sup>1.</sup> Les Annales des Soci-vi siècle, notent qu'il en était de même chez les Tanghiang.

possible. Quant à ce que l'on pourrait appeler la bourgeoisie indépendante, elle semble médiocre et de nulle influence; les petits propriétaires de terres et de troupeaux sont généralement dévorés de dettes pour le plus grand profit des nobles et surtout des moines, qui leur prêtent à gros intérêts, laissent leurs créances s'accumuler, en exigent tout à coup le payement lorsqu'ils savent leurs débiteurs insolvables, et font alors saisir et vendre à vil prix les biens des malheureux emprunteurs. Au reste, ce sont là des questions encore fort obscures, qui réclameraient une longue étude faite sur place avec soin et patience. Je ne me dissimule pas combien mes observations sont incomplètes et douteuses, mais je serais satisfait si j'avais pu attirer sur quelques points importants l'attention d'un vovageur intelligent.

VII. — ÉTAT ÉCONOMIQUE, ELEVAGE, AGRICULTURE, INDUSTRIE.

L'organisation de la famille et de la société telle que nous venons de l'esquisser est très défavorable au bon aménagement économique du pays. Elle décourage l'esprit d'initiative et d'entreprise. Chacun est assuré de trouver ce qu'il lui faut dans la maison paternelle commune à tous les fils, chacun est confiné dans la condition et la profession de son père sans avoir les moyens de s'élever; ceux, cependant, qui sont trop à l'étroit au foyer familial trop encombré, ceux qui répugnent à la profession paternelle, ceux qui aspirent à sortir du rang obscur où la naissance les a placés, tous ceux enfin qui chez nous sont le plus puissant levier du progrès de la richesse publique s'en vont grossir la clientèle des nobles ou l'armée innombrable des moines, qui vivent aux dépens de la population travailleuse, accumulent des capitaux sans cesse grandissants et dont l'activité économique ne va pas sans une grande déperdition de forces. Quelques métiers utiles sont réputés vils et sont réservés aux parias; un individu de rang honorable, tombé dans la

misère, mendie plutôt que d'exercer une profession dérogatoire. Les serfs n'ont aucun intérèt à améliorer la culture ou l'élevage parce qu'ils en profiteraient beaucoup moins que leurs maîtres; les petits propriétaires sont écrasés par les grands seigneurs et les couvents, qui font peser sur eux la charge des impôts, les mangent par l'usure, les empêchent de s'accroître en n'aliènant pas ou presque pas, accaparent les produits et tiennent le marché; les grands propriétaires individuels ou collectifs ne sont pas poussés par la concurrence à développer sans cesse leur production. Ainsi, du haut en bas la routine règne avec la négligence, l'effort vers le mieux est banni; car il serait presque toujours inutile, quelquefois dangereux. A ces faits généraux, communs à tout le Tibet, il faut joindre, pour la partie orientale du pays, les troubles politiques, les luttes entre tribus, le brigandage endemique, le peu de sécurité pour les personnes et les biens.

Les mauvaises conditions physiques s'associent aux mauvaises conditions sociales pour faire du Tibet une des plus pauvres contrées de la terre. On sait combien la végétation y est naturellement indigente. Il y a, répandus sur toute la surface du Tibet, de grands espaces couverts de neige et de rochers, occupés par des pentes abruptes où rien ne pousse. Les espaces non absolument arides ne produisent dans la plus grande partie du pays qu'une végétation herbacée, qui n'est rien moins que luxuriante. En 1892, 1893 et 1894 nous avons vovagé au Tibet sans rencontrer de bois. Les forêts ne dépassent pas une ligne tiree environ au N. 60 E. à partir de quelques kilometres au nord de Lha-sa, passant par Ba-ta soum-do, le nord du Dé-rgyé et aboutissant à Lta-sen gon-pa au coude du fleuve Jaune. Au nord de cette ligne il v a seulement en certains endroits spécialement favorisés quelques arbrisseaux ou buissons que l'on pourrait compter. Au La-dag le génévrier (choug-pa) et le tamaris (om-bou sont les seuls arbres qui croissent naturellement, sur les bords septentrionaux du Nam ts'o quelques génévriers apparaissent et dans le bassin du haut Mékong par près de 33° de latitude on rencontre quelques saules nains (tchang-ma). Au sud on trouve les mêmes essences, mais les saules

sont plus grands; en outre on rencontre le pin et le sapin (som ching) qui sont les essences de beaucoup les plus répandues, le houx, le bouleau, puis, en faible quantité et seulement, je crois, dans le Tibet oriental, le cèdre, le chène et l'orme. L'abondance ne compense d'ailleurs pas l'absence de variété, car nulle part le bois ne suffit au chauffage des indigènes, qui partout usent de fiente desséchée. Les cultures, qui dans le Tibet occidental se rencontrent jusqu'au pied du Karaoul davàn et à l'extrémité ouest du lac Pang-kong et dans le Tibet oriental jusqu'à Dam et à La-boug gon-pa, sont très peu étendues, ne constituent nulle part de vastes champs continus et ne sont que comme de petites taches de moisissure sur l'énorme squelette des montagnes tibétaines. En général, le terrain et le climat ne conviennent bien qu'à l'orge, qui n'a pas besoin d'un sol très riche ni de beaucoup d'humidité, qui se sème en mai au sortir des gelées de l'hiver et se récolte en septembre. Cette céréale croît jusque par 4,575 mètres d'altitude au La-dag, par 4,400 à Dam. Elle pourrait peut-être réussir dans quelques régions aujourd'hui entièrement incultes, comme, par exemple, dans certains cantons du bassin du haut Mékong inférieurs à 4,500 mêtres : mais il est évident qu'il n'y aura jamais de grands espoirs à fonder sur cette extension possible des surfaces cultivables. Le prix de l'orge dans les endroits où elle se récolte est plus du double de ce qu'il est dans le Turkestan chinois, variant de 4 à 4 1, 2 roupies l'hectolitre. Le blé, plus rare et de moins bonne qualité, atteint jusqu'à 3,960 mètres dans le Spi-ti, 3,800 mètres dans le pays de Gyé-rgoun-do. Le rendement est très faible, ne dépasse guère cinq pour un et ne monte à dix ou douze que dans les très bonnes vallées, chaudes et basses. On dit qu'on cultive le riz à Lha-sa par plus de 3,500 mètres, cependant les renseignements que j'ai obtenus ne concordent pas tous sur ce point. En tout cas le riz tibétain est très mauvais, dur, aux grains petits, irréguliers, plus ou moins rougeâtre, et les gens riches font venir de Chine le riz qu'ils consomment. Parmi les légumes, ceux qui poussent le mieux et en plus grande quantité sont les oignons (tsong); on en trouve à l'état sauvage dans des pays inhabitables par 5,300 mètres d'altitude. Les navets et les pois sont également très répandus. Quant aux fruits, ce sont les noix (star-ka) et les pommes qui tiennent le premier rang pour le nombre. J'ai indiqué ailleurs tout ce que l'on cultive de fruits et de légumes à Lha-sa. Les pluies étant peu considérables, on recourt le plus souvent à l'irrigation artificielle. Les instruments agricoles sont aussi peu nombreux que grossiers et cette insuffisance de l'outillage aggrave encore les effets de l'ingratitude du sol. La charrue (chob. d'origine indienne, consiste en une pièce de bois recourbée avec un soc à l'extrémité inférieure; cette machine est tirée par un yak et ne fait qu'égratigner la terre. Les cultivateurs tibétains usent en outre de la bèche, de la houe et moissonnent avec la faucille. Je ne sais pas s'il y a des herses ailleurs qu'au La-dag.

La principale ressource du Tibet consiste actuellement dans les pàturages et les troupeaux. Il n'existe point de prairies naturelles et pour ainsi dire point de prairies artificielles, sauf quelques champs de luzerne. La nourriture des bestiaux est fournie uniquement par des pàtis spontanés, médiocrement riches par conséquent, très vastes du moins. L'herbe en est extrêmement nourrissante, mais dure et rèche, ne convenant qu'au bétail spécialement adapté. Les moutons et les vaks sont les deux espèces les plus répandues et les plus précieuses. Tout le monde connaît le vak (gvag 1), le houtas des Turcs, bœuf grognant de très grande taille, aux longs poils noirs, quelquefois gris ou même blancs; il sert comme animal de bât, il fournit des poils pour la fabrication des tentes et de quelques étoffes grossières, de la viande savoureuse encore qu'un peu coriace, des peaux pour l'exportation; la femelle donne en outre un lait excellent, de tout point semblable à celui de la vache, et dont on fait le beurre et le fromage. Le beurre, que fabriquent les Tibétains, est blanc, de consistance médiocre, d'un goût fade quoique nullement désagréable; il se rapproche beaucoup du

<sup>1.</sup> Le g initial est quiescent comme beaucoup de lettres initiales en tibétain ; le g final se prononce très dur selon la règle générale ; c'est pour cela qu'on le transcrit par un k.

beurre russe. Cette denrée joue un rôle prédominant dans la vie du Tibet, qui est véritablement le pays du beurre : il constitue le fond de l'alimentation, il sert de pommade, de cold-cream, de vaseline, d'huile à brûler, de matière à sculpter diverses figures religieuses en certaines fètes. Le prix d'un bon vak de bàt oscille entre 15 et 20 roupies à Nagtchou et à Gvé-rgoum-do; les bêtes destinées aux transports sont naturellement des individus exceptionnels et un vak ordinaire ne vaut en moyenne que dix ou douze roupies. Des moutons et des brebis on tire de la viande, des fourrures pour l'hiver, de la laine pour l'exportation ou la fabrication de tissus indigènes. Dans le Tibet occidental, où les vaks sont moins nombreux, on se sert des moutons pour porter des fardeaux. Le mouton tibétain est moins gros que le mouton kyrghyz, et celui du La-dag, pavs peu riche en paturages, est plus petit que celui du Tibet oriental ou du Tibet central. La chair est moins délicate que celle du mouton de Khotan, la graisse plus abondante, la laine moins fine, épaisse, drue, assez grossière. Le prix de la laine est à peu près le même qu'à Khotan de 26 à 28 roupies le quintal; il faut seulement faire attention que la vie étant plus chère au Tibet qu'au Turkestan, les Tibétains tirent en réalité un moindre profit que les Turcs de la laine de leurs troupeaux. Un mouton en bon point qu'on aurait à Polour pour une roupie ou un peu plus se pave généralement 2 1/2 roupies dans les pâturages tibétains. Le Tibet ne nourrit qu'une petite quantité de chèvres dont on n'estime ni la chair, ni la fourrure, qui est réservée aux gens de la dernière catégorie. Il paraît qu'on ne sait pas en tondre le duvet, sauf au La-dag. Ce dernier pays très sec et rocheux convient bien à l'élevage des chèvres : on v en compte plus de 80,000, toutes de fort petite taille; leur duvet (360 quintaux par an à 300 roupies l'un est expédié au Kachmir où il est employé à la fabrication des châles concurremment avec le duvet de qualité supérieure provenant de Tourfan. Les chevaux sont peu nombreux, petits et médiocres, excepté sur les bords du Kouk nor où paissent une multitude de chevaux de race mongole, assez bas sur pattes, trappus, au corps gros et court, au cou massif, à la tête brève et large, à la croupe aplatie. Ils différent sensiblement des chevaux kyrghyz et ressemblent tout à fait à ceux de Polour. Ambliers excellents, bons coureurs à l'occasion, ils sont surtout très résistants, sobres, doux et patients, font de très longues courses, sans s'arrêter, boire, ni manger, dans les sables profonds du désert ou sur les rocs durs des monts, sous le soleil ardent de l'été ou par la neige et les vents glacés de l'hiver, se contentant à l'étape d'eau saumâtre et d'un peu d'herbe dont on pourrait faire des manches de porte-plume ou des cravons, toujours d'humeur égale et prêts à repartir au premier signal. Quelques-uns sont exceptionnellement grands et allongés, j'en ai même vu qui avaient la taille de nos normands. Un cheval de selle ordinaire, d'age convenable, vant 200 francs (80 roupies) à Lha-sa, 120 seulement à Si-ning : il faut doubler ces prix pour avoir une bête propre au service d'un fonctionnaire. Les pâturages du Kouk nor, qui sont probablement les meilleurs du Tibet, nourrissent des bœufs et des vaches, pareils et non inférieurs à ceux de Suisse. Le métissage de la vache avec le vak donne un produit spécial appelé dzo (mdzo). L'âne ne se rencontre qu'au La-dag: à Lha-sa on n'ignore pas l'existence de cet animal, mais on le tient en grand mépris, et nous scandalisàmes fort un brave Tibétain à qui nous offrimes un jour un de nos ânes en cadeau.

A côté des animaux domestiques, les animaux sauvages sont une ressource qui n'est pas à dédaigner. Les nomades sont bons chasseurs, il font à la recherche du gibier de longs voyages qui durent quelquefois plusieurs mois et pénètrent dans des régions lointaines, inhabitées et très peu hospitalières. Ils remontent au nord du Nam ts'o jusqu'au delà du 34° parallèle, rarement jusqu'au 35°. On est étonné de la foule d'animaux qui trouvent leur subsistance dans les solitudes glacées et stériles du Tibet septentrional. Il y en a trois espèces qu'on rencontre en tout lieu: le yak sauvage que l'on nomme dong (brong), semblable au yak domestique, mais plus gros, l'equus semionus, nommé hiang (rkiang) par les Tibétains, houlân par les Tures et les Mongols, qui a le pelage fauve, la taille et l'apparence d'un mulet, l'antilope (hith en ture, cha-wa, go-ba ou tsod en tibétain). On dis-

tingue cinq espèces d'antilope, dont je ne connais que les noms turcs : le yourgha (يورغا), le sarygh tekké ساريغ تكة) qui a de très longues cornes droites et cannelées, c'est peut-être le tsod des Tibétains, l'aha et le houhmet (تو في au pelage blanc 1. Il n'y a nulle part autant de ces différents animaux que dans le haut bassin du fleuve Jaune, au nord du pays des Ngo-log, où ils errent par milliers au milieu des beaux pâturages abandonnés de l'homme, qui s'étendent dans les larges vallées de cette région. C'est le plus admirable terrain de chasse de l'Asie. Les Tibétains chassent les yaks et les hémiones pour leur peau, les antilopes pour leurs cornes, que la médecine chinoise considère comme le plus merveilleux des fortifiants et des reconstituants. Les lièvres abondent dans les contrées les plus reculées et les plus sauvages, mais la superstition les protège contre les chasseurs. Les ours bruns sont plus délicats que les bêtes déjà nommées : si nous avons constaté leur existence tout le long de notre route entre le Nam ts'o et Gyé-rgoun-do, ils paraissent ne pas fréquenter les parties desertes des hauts plateaux. Les loups pénètrent un peu plus loin, ils sont de petite taille et peu redoutés des hommes. Nous avons plus d'une fois campé à proximité d'une nichée de loups sans que personne ait songé à prendre des précautions spéciales; ils ne sont dangereux que pour les brebis et pour les chiens qui en ont grand peur, sauf les énormes dogues de Lha-sa au poil roux. Les renards sont très communs dans le sud comme dans le nord et ne craignent guère que les régions les plus inaccessibles et les plus froides. Enfin d'autres animaux ne se rencontrent que plus au sud, hors des routes que nous avons suivies; tels sont le petit singe, qui dans le Tibet oriental remonte jusqu'au Nya-rong par 32º de latitude, le lynx, l'écureuil, la loutre et la panthère. La peau de ce dernier animal est particulièrement estimée, et les Tibétains élégants se plaisent à en border leurs habits. On n'en

<sup>1.</sup> Il y a deux autres variétés de hiih qui ne se rencontrent pas dans les montagnes : le boughou وغي ou cerf, et le djirin معران) ou gazelle.

a pas à moins de dix roupies à Lha-sa et il faut mettre le double pour en acquérir une belle. En somme, le Tibet est bien loin de fournir autant de fourrures et de si précieuses que la Mongolie septentrionale et la Sibérie. De tous les animaux sauvages il n'en est point dont la chasse soit aussi profitable que la chèvre à muse, dite la-ba gla-ba = moschus moschiferus). Je ne parle que pour mémoire de divers oiseaux, perdrix, très communes sur les bords du Nam ts'o, oies sauvages, fréquentes dans le Tibet nord-oriental, grues des mêmes parages: les Tibétains n'aiment pas à y jeter leur poudre. Quoique beaucoup de lacs soient poissonneux, comme par exemple le Nam-ts'o, et que nous ayons pêché de petites truites dans le bassin du Mékong par 1,500 mêtre d'altitude, la pêche ne semble pas être en honneur et ne constitue pas une ressource appréciable pour la population, au moins dans les régions que nous avons visitées, excepté à Tchou-choul sur les bords de l'Indus, au sud de Lé.

Il est difficile d'émettre une opinion valable sur les richesses minérales du Tibet. Elles sont probablement importantes. Les terrains aurifères se rencontrent un peu de tous les côtés surtout dans la vallée du Do tchou ou Ta Kiang, où l'or ne coûte que 15 fois son poids d'argent (Gvé-rgoun-do, Ba-t'ang), et dans la province de Tsang; il existe quelques mines de cuivre, d'argent, de pierres précieuses telles que la turquoise et le lapis-lazuli ; le soufre, le sel ammoniac, le borax abondent. Les Tibétains cachent soigneusement leurs gisements de métaux et de pierreries aux voyageurs étrangers, parce qu'ils soupçonnent ceux-ci de n'avoir d'autre but que de leur dérober leurs trésors souterrains ; chose grave, car si l'on portait une main profane sur les richesses enfouies dans les entrailles du sol, le dragon divm courroucé les ferait aussitôt disparaître et répandrait la misère dans le pays. Cette superstition rend les Tibétains très circonspects dans l'exploitation du soussol, mais n'existerait-elle pas que l'état rudumentaire de l'industrie ne leur permettrait point de tirer un grand profit de l'extraction des matières minérales.

Dans les métiers les plus usuels et les plus communs les Tibétains

sont d'une ignorance et d'une gaucherie peu communes. Les forgerons, dont tout l'outillage se réduit souvent à une petite enclume, à un mauvais marteau de provenance chinoise et à un soufflet semblable à ceux des Soudanais, font avec la plus grande grossièreté le peu de choses qu'ils savent faire. Nous n'avons jamais pu nous servir d'une hache de fer, fabriquée à Lha-sa; un silex préhistorique eût été préférable et cependant c'était le chef-d'œuvre du meilleur ouvrier de la capitale. En fait d'ouvrages en bois les Tibétains, qui n'ont, dans les parties que nous avons visitées, d'autres instruments que la hache et la doloire, ne fabriquent guère eux-mêmes que des barattes à beurre, des seaux à eau et, dans le Dé-rgyé et à Lha-sa, des selles et des écuelles de bois, pièce principale et la seule indispensable de la vaisselle indigène. Dans l'est, la charpente des maisons est presque toujours l'œuvre de charpentiers du Seu-tchouen. Les grains de chapelets, les passoires à thé en bambou, beaucoup d'écuelles de bois sont d'origine chinoise ou hindoue. Les poteries sont de fabrication indigène, mais on se sert du tour chinois. On ne sait pas tailler ni monter les pierres précieuses. L'art de l'armurier et celui de la cuivrerie, qui ont toujours été en faveur partout en Asie, sont moins négligés que les précédents. Lha-sa et le Dé-rgyé sont les deux centres les plus importants que je connaisse de ces deux industries, dont quelques produits ne sont point méprisables tant pour leur solidité et leur bonne adaptation à leur usage que pour leur ornementation; mais les poignards, sabres, canons de fusil. briquets, théières de euivre, qui sortent des petits ateliers tibétains, sont loin de suffire à la consommation locale. Accordons aussi une mention particulière aux orfèvres qui façonnent des bijoux, la plupart d'argent massif et un peu grossiers, mais non dépourvus de cachet artistique, encore doit-on noter que les plus habiles des orfèvres de Lha-sa sont originaires du Yépâl. A part et au-dessus de toutes les autres industries, il faut ranger le tissage de la laine et les arts nécessaires au culte religieux, relativement florissants à cause des encouragements spéciaux qu'ils reçoivent. Les arts religieux sont généralement exercés par les lamas, qui impriment des livres, peignent des

fresques sur les murs des couvents, fondent des statuettes de cuivre doré, de bronze et d'argent, fabriquent des bâtons odoriférants avec du bois de santal, du génévrier pulvérisé, du musc et de l'encens. La production des lainages est partout très considérable, et quoique l'on en fasse un très grand usage elle suffit à la consommation locale et alimente en quelque mesure le commerce extérieur. A Lha-sa ou dans la région environnante on fait des couvertures de laine très épaisses, chaudes et solides, qui sont peut-être les meilleures de toutes les couvertures de voyage. Dans les tentes et dans les maisons, sur toute la surface du Tibet, on foule des feutres assez médiocres et très inférieurs aux feutres chinois ou kyrghyz. Les nomades filent dans les longs loisirs de la vie pastorale une grande quantité de laine et en confectionnent eux-mêmes quelques tissus très grossiers, probablement semblables à ceux que fabriquaient leurs ancêtres au vi siecle de notre ère. Dans les villages du Tibet oriental on en tisse des étoffes de qualité un peu supérieure, striées de bandes vertes, rouges, bleues et jaunes et ornées de petites croix. Mais c'est dans certaines villes entre Lha-sa et Ta-chilhoun-po et spécialement à Gyang-tsé, centre principal de cette industrie, que sont faits les meilleurs tissus, connus sous le nom de t'oug p'roug). Ils sont teints d'une seule couleur, en bleu, en jaune ou en rouge foncé, cette dernière teinte étant de beaucoup la plus recherchée. La pièce, longue de dix bonnes brasses (environ 17 mètres) et large de trente centimètres seulement, est d'un prix très variable selon la qualité: la plus médiocre espèce se paye 7 fr. 50 à Lha-sa; pour 100 francs on a un fort beau tissu et enfin pour 150 francs (30 francs le mêtre carré) on peut se procurer une des merveilles de l'industrie humaine, une étoffe moins dense que le drap, mais souple, robuste, chaude, lisse et veloutée, tout autre chose que les très pauvres spécimens qu'ont rapportés jusqu'a présent les voyageurs européens. Cette industrie est une industrie du gouvernement, qui se procure la laine nécessaire dans les pâturages du nord à titre d'impôt, la distribue aux habitants des districts du centre avec charge de la tisser gratuitement pour son compte; cette corvée tient lieu de toute

taxe pour les maisons qui y sont soumises. L'état vend une partie des produits au commerce à un tarif fixé d'avance; il en vend une autre partie à la population par l'intermédiaire de commissaires spéciaux, qui eux-mêmes chargent le plus souvent les fonctionnaires locaux du détail de l'opération; en ce cas, le gouvernement surfait les prix conformément aux besoins de sa caisse, le commissaire prélève une commission, le préfet s'adjuge un petit bénéfice, le chef de canton se dédommage de ses peines et le contribuable paye la laine deux fois plus qu'elle ne vaut. Il est certain que si le tissage était libre les prix diminueraient notablement en même temps que l'activité individuelle, aujourd'hui entravée, trouverait une excellente occasion de s'exercer. On voit ainsi que les deux industries les plus importantes du Tibet, le tissage et les arts religieux, sont en fait à peu près monopolisées par les deux grandes puissances officielles du pays, par le gouvernement et par les couvents.

VIII. — ÉTAT ÉCONOMIQUE (suite). LE COMMERCE ET LES ROUTES.

Le commerce offre encore moins d'issue à l'entreprise privée. Il est en effet, presque entièrement accaparé par l'État, les lamas, les grands seigneurs et les étrangers et il n'y a point que je sache de particulier qui fasse du commerce sa profession régulière et exclusive, sauf au Ladag, mais seulement parmi les musulmans. Cependant les Chinois considérent les Tibétains comme doués à un haut degré de l'esprit de négoce et de brocantage. A vrai dire, ils trafiquent de toute sorte de choses dès que l'occasion s'en présente et si l'occasion ne se présente pas, ils la font naître volontiers, offrant à tout venant n'importe quoi en échange de quelque chose qui leur paraisse valoir davantage. Il n'est pas facile de conclure un marché avec eux ni surtout d'en être le bon marchand. Quand il s'agit de gagner, le Tibé-

tain déploie un esprit fécond en ressources, défiant, rusé, retors et tenace, il scrute avec la plus grande attention l'objet qu'on lui offre en échange de sa marchandise, le manie, le flaire, le soupèse en hochant la tête, lui trouve tous les défauts qu'il a et lui prête tous ceux qu'il n'a pas, vous examine du coin de l'œil pour pénétrer vos intentions et voir l'effet produit par ses paroles, jauge votre capacité commerciale. mesure le degré de votre générosité ou de votre avarice, tate et flatte votre vanité, met à l'épreuve votre patience, au reste ne fait pas de proposition nette, use de circonlocutions vagues et tourne indéfiniment autour du pot, montre d'autant plus de répugnance à conclure l'affaire qu'elle lui paraît plus avantageuse, ne s'engage que s'il est certain de ne jamais pouvoir obtenir mieux, et. Sil juge cependant s'être trop avancé, il revient déclarer que sa femme consultée refuse de ratifier le marché et vous salue humblement en tirant la langue et se grattant l'oreille. Ce n'est pas ainsi qu'agit un véritable marchand. Le commerce réclame plus de liberté et de largeur, et le Tibétain, dans sa ruse naïve de montagnard mal léché, a trop peur d'être dupé et trop envie de duper pour faire jamais beaucoup d'affaires. D'ailleurs il est casanier à l'excès, comme tous les peuples primitifs et particulièrement les nomades ; il n'aume pas à voir du nouveau et, quand par hasard les circonstances l'ont fait sortir de son trou, il est gêné, ahuri, n'aspire qu'à retourner chez lui au plus tôt, incapable qu'il est de modifier le moins du monde ses habitudes et de s'accommoder à un milieu insolite. Au fond il est agriculteur et pasteur et n'est jamais que brocanteur d'occasion. Il ne s'établit pas négociant à demeure; tous les magasins et les boutiques du pays sont tenus par des Chinois, des Népalais, des Kachmiriens, des musulmans de l'Inde nord-occidentale, du La-dag et du Baltistân. Les débits de boissons (ch'ang-k'ang), exploités par les femmes indigènes, ne peuvent pas être considérés comme une exception. Les transactions du commerce intérieur se font soit dans les bazars des villes (Krom pr. Com) ou dans les foires périodiques, généralement annuelles, qui se tiennent près des villages ou des monastères. A ces foires on se rend de plusieurs centames de kilometres à la ronde;

quelques patres parcourent 600 kilomètres pour aller vendre leurs produits à Nag-tchou dzong. Là les particuliers, bergers ou agriculteurs, échangent entre eux leurs marchandises respectives ou en trafiquent avec les marchands de profession, qui sont les étrangers désignés ci-dessus ou les représentants des grands seigneurs et des monastères, qui, avec l'Etat, sont seuls à faire le commerce en grand. Eux seuls en effet disposent de capitaux importants, constitués par leurs propriétés, leurs bénéfices, les impôts, le casuel, les dons et les legs plus ou moins volontaires, qui sont en bonne partie pavés en nature, les produits des industries qu'ils exercent ou font exercer à leur profit. Ainsi le gouvernement de Lha-sa, les chefs des diverses principautés, les fonctionnaires, les couvents accumulent des stocks considérables de marchandises, centralisent les produits des environs, équipent de grandes caravanes pour les transporter à plusieurs mois de marche et rapporter des marchandises étrangères, qu'ils écoulent au mieux de leurs intérêts, au moment le plus favorable. Du reste, princes, scigneurs et lamas abusent de leur pouvoir pour arrondir leurs bénéfices; si l'acheteur ne se présente pas de bon gré, ils lui font la chasse et lui vendent très cher ce dont il n'a cure ; ils obligent le vilain taillable et corvéable à travailler pour eux gratuitement ou à un prix dérisoire, à vendre à perte ce qu'il possède, et le condamnent pour la moindre faute à payer en guise d'amende quelques briques de thé, des fourrures, des pièces d'étoffe.

Les grands seigneurs laïques ou religieux, qui font le trafic à l'étranger, entretiennent dans les places où ce trafic se concentre, à Tong-kor, Dar-tsé-do, Li-kiang, Lé, des agents responsables, appelés ts'ong-pon, c'est-à-dire surintendants de commerce, qui sont à demeure à leur poste, surveillent le magasin où sont gardées les marchandises de leurs commettants, reçoivent et hébergent les caravanes envoyées par ceux-ci, procèdent aux opérations de vente et d'achat. Ces ts'ong-pon, dont quelques-uns ont sous leurs ordres de petites armées de domestiques et d'agents subalternes, sont des personnages d'importance, hommes de confiance, parfois parents de leur maître, fonctionnaires du

gouvernement ou lamas de marque. Ils ne sont pas comparables à nos commissionnaires ou directeurs de succursales, car ils sont liés à leurs mandants, non seulement par des obligations commerciales, mais aussi par des devoirs sociaux ; ils sont leurs subordonnés en qualité de sujets, obédienciers, parents, clients, serfs ou domestiques avant de l'être en qualité de chargés d'affaires. Leurs fonctions sont en général héréditaires, sauf naturellement lorsqu'il s'agit de moines. Les routes étant longues, difficiles, quelquefois dangereuses, on ne fait pas souvent des expéditions de marchandises ; on a avantage à équiper les caravanes les plus considérables possible afin de diminuer les frais généraux, de ne voyager que dans les saisons les plus favorables et d'être mieux en sùrcté contre les brigands. C'est ainsi que nous avons rencontré sur la route de Nag-tchou à Gyé-rgoun-do une caravane expédiée par le grand lama de Ta-chi-lhoun-po, qui ne comptait pas moins de 800 chevaux et 90 hommes. Ces grands convois sont conduits par des ts'ong-pon, semblables à ceux qui résident à l'étranger et qui sont de rang d'autant plus elevé que celui qui les envoie est lui-même un plus grand personnage. Le ts'ong pon a l'autorité suprème sur tous ceux qui l'accompagnent; il peut, par faveur spéciale, permettre à des particuliers de se joindre au convoi avec un nombre limité d'animaux chargés, à condition qu'ils se soumettent à son commandement et payent une certaine redevance. En route, il a le droit de réquisitionner des animaux et des vivres partout et dans la même mesure où son maître le possède; s'il est moine, il reçoit l'hospitalité dans tous les couvents de son ordre, s'il est agent du roi ou d'un ministre, chez tous les fonctionnaires, s'il est commissionnaire d'un moindre seigneur, chez tous ceux qui ont avec son patron des relations d'hospitalité. Cette organisation du commerce extérieur remonte à l'antiquité la plus reculée; autrefois la Chine n'en connaissait point d'autre et les caravanes impériales et royales ne se distinguaient point des ambassades politiques. C'est ainsi qu'encore aujourd'hui les missions de négoce envoyées périodiquement à Pékin par le prince du Yépâl, les grands lamas de Lha-sa et de Ta-chi-lhoun-po et à Lha-sa par le roi du La-dag ou en son lieu et

place depuis 1842 par le vézir du maharadjah de Kachmir revêtent un caractère de mission politique.

Les voies de communication, extrêmement incommodes et difficiles, ne sont pas plus encourageantes pour le commerce que le peu de ressources du pays et l'organisation aristocratique de la société. Ce qu'on appelle route, lam, ou même grande route, tcha lam (rgva lam), est une simple piste qui franchit des vallées profondément encaissées, des torrents tumultueux rarement munis de ponts et pas toujours guéables, des cols abrupts de plus de cinq mille mètres d'altitude, sur les pentes desquels s'accumule une épaisseur de plusieurs pieds de neige; le terrain plein de bosses et de trous ou encombré de blocs de rochers offre peu fréquemment un espace assez large pour permettre à deux animaux chargés de passer de front; parfois la route n'est constituée que par un rebord de quelques centimètres en saillie sur la paroi perpendiculaire d'une montagne, rebord couvert de glace ou de boue gluante et comme suspendu au-dessus de profonds précipices. Le vak est l'animal qui convient le mieux à de pareils chemins : par son poids il enfonce la glace et il ne glisse guère, sa masse énorme et ses jambes courtes lui donnent un équilibre d'une stabilité merveilleuse, qui lui permet de passer partout et de se tirer des plus mauvais pas. Il n'est pas nécessaire d'emporter des vivres pour lui, il se contente de l'herbe qu'il trouve, si dure qu'elle soit, et cette qualité est particulièrement précieuse sur les routes désertes, dépourvues de toutes ressources comme celle de Vag-tchou à Djoung. Mais les vaks sont paresseux, indisciplinés, aiment à manger et à ruminer à leur aise; on ne peut leur imposer que de courtes étapes et des charges assez légères et peu fragiles, car au lieu de marcher à pas comptés en file régulière comme les chevaux et les chameaux, ils vont en troupe, pèle-mèle, se secouent violemment, sautent, trottent, se heurtent les uns les autres. En montagne ils ne parcourent que 14 ou 15 kilomètres par jour, en plaine comme entre le Tsadam et Si-ning on obtient d'eux jusqu'à 25km,5. Un cheval fait en un jour deux étapes de vak ; aussi les préfère-t-on quelquefois, quoi qu'ils soient plus coûteux et plus difficiles à nourrir.

On peut diviser les grandes routes du Tibet en cinq groupes. Le premier groupe fait communiquer Lha-sa avec Si-ning Zi-ling en tibétain) et Lan-tcheou. Le plus occidental des chemins de ce groupe, le plus long, mais le plus fréquenté, parce que seul il est à l'abri des incursions des brigands Ngo-log, passe par Nag-tchon dzong, le Loug-rab, les gués Tchou-mar Rab-doun et Djoung en Tsadam. Cette route, suivie par Huc, n'a été relevée par aucun Européen au sud du Do tchou. Elle mesure 1,860 kilomètres ou sculement 1,810 jusqu'à Tong-kor où résident les agents tibétains. Les vaks la parcourent en cent-huit jours, vingt de Lha-sa à Nag-tchou, quatre-vingt-huit de Nag-tchou à Si-ning. Elle ne traverse des pays bien peuplés que sur 90 kilomètres à partir de Lha-sa jusqu'un peu au delà de P'ou-mdo dzong, et sur 75 à partir de Si-ning jusqu'à Tong-kor gon-pa; entre ces deux zones étroites le vovageur ne rencontre que deux petits villages, ceux de Nag-tchou et de Djoung sur une distance de 1,700 kilomètres dont plus de 800 de désert ininterrompu entre ces deux localités. Du moins, la région qu'elle franchit, très proche des sources des grands fleuves, n'offre pas encore de très profondes érosions ni par conséquent de grandes difficultés de marche, malgré l'altitude considérable. Une autre route, qui était en usage au siècle dernier, a été abandonnée par suite des brigandages des Ngo-log ; elle est plus directe que la précédente dont elle se sépare un peu au sud des gués Tchou-mar Rab-doun, pour se diriger sur les lacs Kya-ring et Ngo-ring entre lesquels elle passe et, de là, sur Tong-kor: elle compte jusqu'à cette dernière ville 1,700 kilometres dont 1,300 dans le désert, par suite elle ne présenterait aucun avantage appréciable en admettant que la sécurité soit retablie. La route que nous avons été les premiers à reconnaître et qui passe par les sources du Mékong, Ta-chi gon-pa, Gyé-rgoun-do, le Stong-ri ts'o et Tong-kor gon-pa n'est pas sensiblement plus longue (1,780 kılometres) et n'est inhabitée que sur 580 kilomètres entre le Dza tchou et les environs de Tong-kor gon-pa; elle ne vaudrait cependant pas au point de vue commercial celle qui s'en détache à La-boug gon-pa et par Artchoung, Ltasen gon-pa, Lha-brang gon-pa, Hô tcheou atteint Lan-tcheou qui est le véritable centre commercial de cette région. Par là on ne traverse à peu près que des pays peuplés et le trajet n'est que de 2,045 kilomètres au lieu de 2,105 par la route aujourd'hui employée. Mais les Ngo-log qui l'occupent n'y donnent passage qu'aux caravanes de Lha-brang gonpa, de même qu'ils ne laissent ouverte la route du Kya-ring ts'o qu'au grand lama de Ta-chi- lhoun-po, lorsque tous les trois ans il se rend à Pékin, et celle de Gyé-rgoun-do à Tong-kor qu'aux caravanes des monastères des environs de Gyé-rgoun-do.

Le second groupe de routes réunit Lha-sa à Ta-tsien-lou (Dar-tsémdo. Ces routes sont au nombre de trois et, par une fortune singulière, les premiers Européens qui les ont vues et parcourues sont tous des Français. La plus méridionale, la plus directe, comme aussi la plus difficile, celle qui passe par Gya-mdo, Lha-ri, Cho-ban-do et Tch'a-mdo n'a encore été suivie que par Huc et Gabet, elle a 1,650 kilomètres et demande aux vaks trois mois et demi de marche. M. Bonvalot et le prince Henri d'Orléans ont inauguré la route centrale de Sog dzong et Tch'am-do qui paraît être de peu d'usage; enfin c'était à nous qu'il était réservé de faire le premier tracé de la route septentrionale par les sources du Mékong et Gvé-rgoun-do, le tronçon qui relie ce dernier point à Ta-tsien-lou ayant été relevé en 1891 par M. W. Rockhill. Cette troisième voie est plus fréquentée et n'est guère plus longue que la précédente (1,820 kilomètres au lieu de 1,760). Ce qui explique la préférence que beaucoup lui accordent sur la route plus courte de Huc, c'est que celle-ci est détestable. La description qu'en a faite le célèbre missionnaire ne doit pas être éloignée de l'exacte vérité; plusieurs détails nous en ont été confirmés par des Tibétains qui l'avaient suivie et notamment celui relatif au col que les yaks ne peuvent descendre qu'en se laissant glisser du haut en bas sur la pente gelée. Néanmoins le légat impérial de Lha-sa ne passe jamais ailleurs parce que c'est la route la plus peuplée et la mieux pourvue de ressources. A ce groupe on peut joindre le chemin de 860 kilomètres qui va de Soung-p'an t'ing à Tch'a-mdo par Dzog-tchen gon-pa et dont un embranchement conduit à Gyé-rgoun-do, mais il n'est pas ouvert au commerce régulier et il ne sert qu'aux contrebandiers de Soung-p'an, bons amis avec les bandits du Ma tchou.

Le troisième groupe met en communication Lha-sa avec Li-kiang dans le Yun-nan. Entre ces deux villes il y a 1,500 kilometres en passant par la vallée du Tsang-po-Brahmapoutra jusqu'à Tchonm dzong, par Po dzong, par Kiang-ka ou par Da-youl, par Tsé-kou et Oui-si. C'est la région la plus mal connue du Tibet.

Le quatrième groupe comprend les routes qui relient Lha-sa à l'Inde. La plus pratique d'entre elles est fermée au négoce par le gouvernement tibétain d'accord avec le gouvernement chinois. Longue de 520 kilomètres, elle mène un cavalier en 9 jours de Lha-sa à Do-rdjéling, point d'aboutissement du chemin de fer anglais. Les routes ouvertes n'atteignent l'Inde que par l'intermédiaire du Bhou-tan et du Népâl. Ta-chi-tcho dzong, capitale du premier pays, est à 400 kilomètres seulement de Lha-sa, Katmandou, capitale du second, en est éloigné de 850 kilomètres par Gyang-tsé. Ta-chi-lhoun-po, Sa-skva, La-si-kar dzong et Ni-lam. Un quatrième chemin va de Lha-sa à l'Assam par Tchétang, Di-rang dzong et Odalgari, mais le transit y est insignifiant.

Le cinquième groupe est composé des deux routes qui mènent de Lha-sa à Lé, l'une par Ta-chi-lhoun-po, Gar-t'og et Rou-t'og. l'autre par Sen-dja dzong, Om-bo et Rou-t'og. La première, quoique la plus longue (2,140 au lieu de 1,880), est la seule où le trafic soit considérable parce qu'elle traverse des régions beaucoup plus peuplées et les plus florissantes du Tibet. C'est elle que suit la mission du vézir du La-dag. Les marchands accomplissent le trajet en quatre mois avec des yaks et deux et demi avec des chevaux, tandis que les couriers officiels qui voyagent jour et nuit en changeant de cheval à chaque station, l'exécutent en 18 jours, faisant ainsi environ 120 kilometres en 24 heures. Nous ne parlerons pas ici des chemins qui permettent d'aller de Lha-sa ou de Ta-chi lhoun-po au Turkestan chinois parce qu'ils n'ont aucune importance commerciale; il en sera traité dans la section de cet ouvrage consacrée à la géographie physique.

C'est avec l'Inde que le Tibet devrait naturellement entretenir les

relations les plus actives; mais l'histoire et la politique en ont décidé autrement. La plus grande partie du trafic tibétain se fait avec la Chine et aboutit à Tong-kor, à Ta-tsien-lou et à Li-kiang, villes où sont établies les ts'ong pon. A Tong-kor les Tibétains achètent des chevaux mongols, du cuir, des selles et harnachements, des bottes, des chapeaux de feutre, un peu de soieries pour les lamas, quelques cotonnades dont les Pa-nag sont les seuls à peu près à se servir, de la farine, du tabac de Lan-tcheou et de Si-ngan, du papier, de la quincaillerie, des marmites de fonte et divers articles de quincaillerie, des sabres et des fusils. Ils vendent de la laine, des fourrures, du musc, des bâtons d'encens, de la rhubarbe et, en outre, du safran, du sucre candi, des dattes, des coquillages et de l'ambre qu'ils ont achetés dans l'Inde anglaise. La valeur des transactions ne paraît pas dépasser un million de francs. Beaucoup plus considérable est le marché de Ta-tsien-lou quoique les routes qui y conduisent ne soient pas plus brèves et même, si l'on considère comme points d'aboutissement les véritables centres commerciaux, à savoir: Lan-tcheou et Tch'ing-tou, on trouve que le premier est moins éloigné que le second de Lha-sa (2,100 et 1,940 kilomètres au lieu de 2,170 et 2,000). Mais les pays qu'on traverse pour se rendre à Ta-tsien-lou sont plus peuplés; tandis que le Kan-sou est pauvre, la province de Seu-tchouen est une des plus riches et des plus populeuses de la Chine et produit à peu près tout ce que produit la Chine; le Tibet dépend politiquement du Seu-tchouen et Ta-tsien-lou a le monopole du commerce du thé avec le Tibet comme Si-ning a le monopole du même commerce avec la Mongolie et le Turkestan. Or le thé est de beaucoup l'article qui se vend le plus et avec le plus de bénéfice au Tibet. D'après les comptes officiels du *li-kin*, Ta-tsien-lou vend chaque année à sa clientèle tibétaine 6 millions de kilogrammes de thé, valant, selon la qualité, de 0 fr. 85 à 1.25 l'un à Ta-tsien-lou et de 2.25 à 4 francs à Lha-sa. Il faut ajouter à ce chiffre déjà respectable tout ce qui passe en contrebande, principalement par Soung-p'an. Ce trafic est une source de gros bénéfices pour les maisons chinoises de Si-ngan, qui ont obtenu de leur compatriote le vice-roi du Seu-tchouen le privilège exclusif de vendre du thé sur le marché tibétain. Elles profitent du manque de concurrence pour faire paver très cher de très mauvaise marchandise. Ce thé d'exportation contient dans les briques de qualité inférieure plus de bois que de feuilles ; il est souvent avarié et le meilleur n'a pas de quoi flatter notre gout européen. Mais les Tibétains v sont habitués et s'en déclarent satisfaits. C'est un préjugé profondément ancré dans leur esprit que tout autre thé n'est que du thé falsifié et dangereux. Même dans le La-dag, soumis à l'autorité britannique, où ils peuvent se procurer du thé de l'Inde de meilleure qualité et à plus bas prix, ils s'obstinent à user de cet affreux thé de Ta-tsien-lou, affirmant que celui des Anglais est un poison capable de donner toute espèce de maladie. Marchands, gouvernement et lamas, qui souvent d'ailleurs ne font qu'un, ont également intérêt à encourager ce préjugé populaire, les marchands à cause du profit matériel qu'ils en retirent, le gouvernement et les lamas pour empêcher autant que possible les relations commerciales avec les Anglais.

On pourrait écrire un curieux chapitre sur l'influence du préjugé en matière commerciale. On vient de voir à propos du commerce du thé que le préjugé peut être plus fort que l'intérêt. Le commerce du safran est un exemple non moins singulier du même fait. La Chine tire son safran du Tibet, qui lui-même est obligé de l'acheter à l'Inde. La route est mauvaise et longue, le transport coûteux. Pour remédier à l'enchérissement qui en résulte on falsifie la marchandise, et les Chinois achètent sous le nom de safran un melange aussi ingénieux que détestable. Il serait évidemment plus avantageux de faire venir cet article directement de l'Inde par voie maritime; on l'aurait ainsi à meilleur compte et de meilleure qualité. Mais les Chinois sont persuadès que le safran du Tibet est le meilleur des safrans, ils sont contents de leur erreur et ils ne veulent pas changer leur persuasion pour la vérité.

Outre le thé, Ta-tsien-lou exporte au Tibet des cotonnades en petite quantité, des tentes de coton, des soieries pour une valeur assez importante, du brocart, des k'a-tag (k'a-btags), sortes d'écharpes en soie

grossière et transparente que les Tibétains offrent aux personnes qu'ils veulent honorer et qui font l'office de nos cartes de visite, des fourrures de luxe, du cuir, des selles, de la porcelaine, des turquoises plus fines que celles du Tibet, des fusils, de la quincaillerie, des drogues, du tabac, des allumettes japonaises partout usitées dans le Tibet, de la farine de blé, du riz, du sucre noir, du vinaigre et des conserves alimentaires pour les fonctionnaires et les officiers chinois. Les Tibétains donnent en échange des étoffes et des couvertures de laine, des peaux et fourrures, du musc, des bàtons odorants, de la poudre d'or, des cornes d'antilope, de la rhubarbe, du borax et des marchandises de l'Inde. Ils achètent beaucoup plus qu'ils ne vendent et ils paient la différence en roupies, qu'ils se procurent dans leur commerce avec l'Inde, où ils vendent plus qu'ils n'achètent.

Le marché de Li-kiang fou semble avoir été important avant la révolte des musulmans du Yun-nan. Mais, à la suite de la guerre qui bouleversa ce pays entre 1855 et 1873, Li-kiang fut ruiné et depuis ne s'est relevé qu'imparfaitement. Cette ville est le centre du commerce assez mince que le Tibet entretient avec le Yun-nan et c'est par là que le musc passe pour aller au Tonkin. Elle est le débouché naturel des produits du Tibet sud-oriental et de la vallée relativement riche et populeuse du Mékong au sud de Yer-ka-lo. Sans doute, privé qu'il est du commerce du thé, ce marché est dans un état d'infériorité marquée vis-à-vis de Ta-tsien-lou. Cependant il est dans une assez bonne situation géographique; situé à sept jours au nord de Ta-li-fou, qui est luimême au point de convergence des vallées du Mékong et du fleuve Rouge, il est plus proche de Lha-sa que toute autre ville chinoise, et, qui plus est, la capitale du Tibet est, par Li-kiang, à peine plus éloignée de la frontière tonkinoise que de Tch'ing-tou.

Il n'est donc pas impossible que le voisinage de nos colonies d'Indo-Chine revivifiant le commerce du Yun-nan, la place de Li-kiang en profite elle-même et nous fournisse les moyens de nouer des relations profitables avec le Tibet. Nous pourrions en tirer de la laine de mouton, du duvet de chèvre, des peaux et fourrures, de la viande, des bestiaux,

des chevaux mongols, de l'or et du musc, toutes marchandises qu'en cette partie de l'Asie on ne peut guère se procurer qu'au Tibet. Nous donnerions en échange des draps lustrés, de couleur unie, de preference rouges ou bleus, des pierres précieuses travaillées et montées, de l'ambre, des armes, des longues-vues, des lunettes à verres fumés, des montres et horloges, des boites à musique, de la vaisselle métallique, des serre-papier ornementés, des plumes métalliques à large bec, du papier à écrire fort et non glacé, des glaces, du fil, des aiguilles, de gros ciseaux, des conteaux. Chez les grands personnages et surtout dans les couvents on trouve des collections assez curieuses d'objets européens de toute nature et de toute provenance. Le Tale lama et le Pang-tch'en rin-po-tch'é possedent de petits musées de nos arts et de notre industrie. Il est bien certain que c'est seulement sonos négociants et nos industriels réussissent à implanter notre influence économique dans le Yun-nan que cette influence pourra s'etendre dans le Tibet oriental, et elle le fera alors tout naturellement. Il faut d'ailleurs se garder des illusions; le rayon de l'action commerciale du Tonkin est extrèmement restreint et ne s'étend que sur des contrées ingrates dont la population clairsemée et pauvre est incapable de nous acheter beaucoup et, qui pis est, mal disposée à se contenter des rossignols coûteux qu'on lui offre trop souvent. A cet égard il y a encore beaucoup moins à compter sur le Tibet que sur le Yun-nan. Ce n'est que si le Tonkin devient un pays industriel, ce qu'il est très capable de devenir, qu'il pourra être un centre d'attraction considérable. Alors le Yun-nan et le Tibet, aujourd'hui clients nuls et de peu d'espoir, seront utiles au développement de notre colonie par les métaux et la laine qu'ils lui fourniront.

Actuellement le Tibet se procure dans l'Inde anglaise presque toutes les marchandises européennes dont il a besoin. Mais ce commerce est loin d'être encouragé par les autorités tibétaines et chinoises et il souffre beaucoup de l'interdiction d'importer le thé de l'Inde, qui serait capable de faire une concurrence victorieuse au thé de Ta-tsien-lou. Nous avons dit que, la route du Sikkim etant rigoureusement fermée, il n'y a point

de transactions directes entre le Tibet et l'Inde, sauf par l'Assam, exception d'ailleurs insignifiante. L'Inde trafique avec le Tibet principalement par le Népâl, en deuxième ligne par le La-dag, enfin pour une quantité à peu près négligeable par le Bhoutan. Par sa frontière méridionale le Tibet envoie dans l'Inde des couvertures et étoffes de laine, de la laine brute, des peaux et fourrures, de l'or, de l'argent, du borax et du sel, du muse, du carvi (zi-ra = cuminum cyminum) et des plantes médicinales, il en reçoit des draps de qualité inférieure, quelques soieries et cotonnades à fleurs, des brocarts, de l'indigo, des épices, du sucre candi, du corail, des perles, de l'ambre, des coquillages, des armes, couteaux, ciseaux et aiguilles, des casseroles de cuivre, un peu de vaisselle métallique et divers bibelots européens. La plus grande partie du riz consommée par les Tibétains vient du Népâl, du Sikkim et du Bhoutan, le Bhoutan leur fournit en outre du tabac très apprécié, et le Népâl l'étoffe dite bouré et de la bijouterie.

Lha-sa envoie à Lé principalement du thé, des lainages et des objets religieux. Les habitants du La-dag n'usent pas d'autre thé que du thé en briques de Ta-tsien-lou, qui leur revient à 8 fr. 35 le kilogramme, plus du double de ce qu'il coûte à Lha-sa, tandis que les marchands de l'Inde leur offrent de bon thé pour 5 fr. 55 (1 roupie la livre anglaise). Lé reçoit en outre du Tibet occidental ou du Tibet central pour les repasser à l'Inde de l'or des mines de la province de Tsang, des turquoises de Lha-sa ou de Chine, du sel, du borax et du soufre des plateaux du nord (Tchang-t'ang), de la laine de mouton et du duvet de chèvre des pâturages des provinces de Tsang et de Nga-ris (pour environ 250,000 roupies), du muse, de la rhubarbe et diverses plantes médicinales. Il importe du Kachmir pour l'expédier dans le Tibet occidental et dans le Tibet central des châles, des brocards, des draps anglais, de l'indigo, du safran et des épices de toute nature, du sucre candi, un peu d'orge et de riz, de la vaisselle de cuivre, de la coutellerie, de la bijouterie, du corail, des perles fausses, etc. La valeur totale du trafic entre l'Inde et le Tibet est très faible. L'insuffisance inévitable des statistiques anglaises ne permet pas de l'estimer avec exactitude, mais je ne pense pas qu'il atteigne 2 millions de roupies. Entre 1891 et 1893 le mouvement des échanges avec le La-dag a éte en moyenne de 53,500 roupies et de 169,000 avec le Tibet par l'intermédiaire du La-dag. Pendant la même période l'Inde a fait pour 38,500 roupies d'affaires annuelles avec le Tibet par le Sikkim, pour 2,815,000 avec le Népal, pour 49,000 avec le Bhoutan. Les échanges entre l'Inde et le Tibet se sont donc élevées à 261,000 roupies plus le montant indéterminé, mais très supérieur au chiffre précèdent, des affaires qui se sont traitées par l'intermédiaire du Népâl et du Bhoutan.

L'augmentation de ce trafic dépend de l'ouverture au commerce de la route entre Do-rdjé-ling et Lha-sa par la vallée de Tchoumbr. Les tentatives faites par le gouvernement anglo-indien pour obtenir cette ouverture ont abouti en 1894 à un traité de commerce, dont nous parlerons plus loin parce qu'il n'offre encore qu'un intérêt purement politique. Mais lors même que de ce côté le négoce serait entièrement libre, ni l'Inde, ni à plus forte raison l'Angleterre ne pourraient s'attendre à trouver dans le Tibet un marché très important pour l'ecoulement de leurs productions; seulement, le jour où la région transhimalavenne sera livrée à l'activité britannique et sera dans la dépendance au moins économique de l'empire indien, elle fournira à cet empire en abondance et à bon compte les choses qui maintenant lui manquent le plus, le sel et les peaux, surtout les métaux et la laine, qui dans l'Inde est de qualité très inférieure; alors l'Inde sera definitivement ce qu'elle est déjà en voie de devenir. l'une des plus grandes puissances industrielles du monde.

Lé est présentement une position commerciale aussi importante que peut l'être une position commerciale au milieu de contrées pauvres ou médiocrement riches. Ce n'est pas un centre de production et de consommation, car le La-dag est un des pays les plus arides, les plus deshérités du Tibet et sa population ne dépasse point 178,000 ames, mais c'est encore le point de transit obligé entre l'Inde, le Baltistan et le Badakhchan, le Turkestan et le Tibet. Les routes qui y aboutissent de Lha-sa se prolongent sur Srinagar et Raoul Pindi, sur Yarkend et

Khotan par le col de Karakoram, sur le Badakhchân et la Bactriane par Skar-do et Gilgit. Cette dernière route aujourd'hui peu considérable pour les relations extérieures du Tibet était célèbre au moven âge et était la grande voie de communication entre Balkh et Lha-sa. De Lé à Skar-do il v a 10 jours de marche le long de l'Indus et 295 kilomètres, de Skar-do au col de Baroghil 13 jours et 400 kilomètres en descendant l'Indus, remontant les rivières de Gilgit et de Yàcin et traversant la passe de Darkot. Au delà du col de Baroghil on rejoint à Sarhad, sur le bord du Ouakhan sou, les routes qui viennent de Kachgarie, on descend le Ouakhân sou jusqu'à Ichkachim, on franchit le col Serdab pour atteindre Zebak, d'où l'on descend sur Fevzabàd, situé à 12 jours du col de Baroghil, à 9 de Balkh. Cette dernière ville est ainsi à 21 jours et à 700 kilomètres du col de Baroghil, à 44 jours et à 1,400 kilomètres de Lé, à 3,540 de Lha-sa. C'est de cette route que les Tibétains se servirent au vu° et au vur° siècle pour aller occuper le Ouakhân et s'étendre jusqu'à l'extrême limite orientale de l'empire arabe. Depuis, la race et la langue tibétaines ont reculé jusqu'au Baltistàn, et les relations entre le Tibet et la région du haut Oxus sont presque insignifiantes. Les bœufs-vaks du Tibet portent jusqu'au Ouakhân un peu de hachich acheté au Turkestan chinois et dans le dialecte iranien du Ouakhân le hachich et le bœuf-vak ont gardé leurs noms tibétains bang et dző. Le Tibet reçoit du Badakhchân quelques rubis et quelques lapis-lazuli et du Baltistàn quelques fruits sees, particulièrement des abricots.

Le très faible commerce qui se fait entre le Tibet et le Turkestan chinois emprunte à peu près uniquement la route du Karakoram. Lé importe de Yarkend, soit pour la consommation locale, soit pour la réexportation au Tibet — nous ne parlons pas ici de ce qui est destiné à l'Inde — un peu de tabac, du hachich dont les Tibétains occidentaux ont pris malheureusement pour eux l'habitude, des fruits secs, des chevaux kyrghyz et des chevaux d'Ili, qui sont connus à Lha-sa sous le nom de chevaux de Yarkend et y sont recherchés pour leur taille relativement grande, des feutres et des tapis, surtout des tapis de selle

de Khotan, quelques peaux de martre ou de loutre, un peu de cuir de Russie. Je ne sache pas que le Tibet donne en échange au Turkestan chinois autre chose que quelques turquoises et du musc, qui est devenu célèbre chez les écrivains musulmans sous le nom de musc de Khotan. Les Mongols de Karachahar, qui vont à Lha-sa par le col Ambalachkan ou par la passe d'Angirtakchia apportent à la capitale du Tibet quelques chevaux de leur pays et en rapportent des objets religieux et quelques lainages; mais cela est insignifiant.

Parmi les marchandises européennes qui se vendent au Tibet, les marchandises allemandes ou autrichiennes tiennent le premier rang après et loin derrière les anglaises. La coutellerie, les drogues, les articles dits de Paris, le fil et les aiguilles sont les articles qui portent le plus souvent la marque made in German) ou in Austria. La bijouterie fausse n'a eu jusqu'à présent aucun succes, les Tibétains n'étant pas des sauvages imbéciles et n'achetant en fait de bijoux que ce qui peut se revendre à l'occasion sans trop de desavantage. Une très petite quantité de marchandises russes pénètrent au Tibet par Yarkend ou par Lan-tcheou. Je n'ai constaté pour ma part en fait d'importations russes que des chevaux d'Och, un peu de cuir de Russie et quelques paires de bottes en cuir de Russie introduites par les Mongols. Certains vovageurs ont constaté la présence dans plusieurs districts du Tibet oriental de quelques pièces de drap russe, mais à Lé et à Lha-sa je n'ai jamais vu que du drap anglais. Du commerce français on peut se dispenser de parler, car il n'est sans doute pas très intéressant de mentionner les bouteilles de vins de bordeaux et de champagne que M. le résident de Lé possède dans sa cave, ni de la douzaine de boîtes de sardines que l'épicier hindou de la même localité offre aux rares touristes de passage; pourtant il serait injuste de ne point signaler une boite de six savonnettes parfumées, le seul spécimen de savon qu'on put découvrir à Lha-sa au mois de janvier 1894 et que son acquéreur s'estima trop heureux de nous vendre après l'avoir gardé 40 ans en magasin.

La monnaie la plus usuelle dans les limites du royaume de Lha-sa

est le tan-ka<sup>1</sup>, pièce d'argent frappée à Lha-sa par le Talé lama, plus grande, mais beaucoup plus mince que notre franc et contenant une quantité considérable d'alliage. Elle vaut 1/8 d'once d'argent, 2/5 de roupie, soit 0 fr. 94. Il n'existe point de monnaie divisionnaire, on se contente de couper le tan-ka en deux, trois ou quatre morceaux selon les besoins. Cette monnaie de Lha-sa est peu en faveur hors des états du Talé lama et elle cesse d'avoir cours à une faible distance de la frontière ou n'est acceptée qu'à perte pour 1/3 de roupie ou pour 1/9 d'once.

Au contraire, les lingots d'argent chinois et la roupie anglo-indienne (gor-mo), qui sert quelquefois à orner la chevelure des femmes, passent partout sans subir de dépréciation. Cependant la roupie n'est point reçue par les Tibétains des bords du Kouk nor. Les lingots chinois sont moins fréquents à cause de leur commodité moindre, mais l'once d'argent (srang) est considérée de l'un à l'autre bout des pays où sonne la langue tibétaine comme la véritable base monétaire. L'once d'argent ne varie pas tandis que la roupie et le tan-ka sont sujets à de légères fluctuations. La première était cotée en 1894 à 0 once 3125, le second 0,125. La valeur de la monnaie d'argent n'a nullement été affectée par par la baisse du métal blanc et le prix des denrées est resté stationnaire. Seul l'or a augmenté de prix, mais moins qu'en Turkestan; il ne coûte encore que 18 fois son poids d'argent à Lha-sa et 15 fois à Gyérgoun-do ou à Ba-t'ang.

IX. — LA RELIGION. SURVIVANCES DES ANCIENS CULTES.
LES PON-BO.

Excepté les Balti, qui sont musulmans chiites, et environ un demimillion de Pon-bo répandus un peu partout, tous les Tibétains sont

1. Sans doute le même mot que le turc tenga, qui désigne une monnaie ayant exactement la même valeur.

bouddhistes. Mais s'il m'a suffi de dire que les habitants du Turkestan chinois sont musulmans pour que le lecteur sût aussitôt à quoi s'en tenir, des explications sont nécessaires pour préciser ce qu'il faut exactement entendre par cette proposition: les Tibétains sont bouddhistes. La religion des Tibétains est fort différente de la doctrine que le Très Sage prècha dans l'Inde au IV siècle avant notre ère. Cette doctrine concevait le monde comme une simple collection d'attributs qui ne sont attachés à aucune substance réelle: l'univers n'est qu'un composé d'apparences, une immense illusion; rien n'existe en soi, car tout cesse d'être au moment même où il est, tout s'écoule dans un perpétuel devenir. Le bonheur n'est donc point possible puisqu'il serait détruit à l'instant même où il serait atteint; la vie, agrégat de modalités indéfiniment changeantes, est nécessairement imparfaite, vouée au mal, à la douleur et à la mort. La mort à son tour n'est qu'un point dans l'évolution universelle, un passage d'une forme de vie à une nouvelle forme; car telle est la puissance de l'illusion que les éléments, qui constituaient l'apparence dissoute par la mort, conservent dans les profondeurs de l'inconscient le désir d'entrer dans la combinaison d'une apparence nouvelle, et, comme un aveugle qui ne voit pas la vanité des choses, ils errent dans la nuit vide, se laissant mener par la harma, résultante de leurs actions antérieures et jeter dans le moule, supérieur ou inférieur, que celle-ci leur assigne 1; la forme retrouvée, la conscience

<sup>1.</sup> La conception bouddhiste de la métempsychose est fort différente de la conception vulgaire. Ce n'est pas la continuation de la personnalité de chaque individu après la mort, le passage de l'âme dans un autre corps. Les premiers bouddhistes et les profonds philosophes hindous, sur lesquels ils s'appuvaient, et qui ont inventé, cinq ou six siècles avant le Christ, à peu près toutes les idées que la philosophie allemande de notre siècle à cru découvrir, étaient bien éloignés d'idées aussi puériles. Pour eux, l'âme n'est qu'une série d'attributs et d'actes psychiques, de même que le corps n'est qu'une série de faits physiques. Lorsque l'ensemble des faits qui constituent l'apparence corporelle se dissout par la mort, il ne disparaît pas plus que l'ensemble des faits psychiques qui constituent la personnalité morale, car rien ne se perd, rien ne se crée. Les actes subsistent et continuent à influer sur la vie entière du monde en entrant dans des combinaisons nouvelles.

renaît et après elle successivement la sensation, le désir de vivre, l'attachement aux biens du monde, la transmission de l'existence à un héritier, la douleur et la mort. La roue tourne ainsi sans fin et l'on ne peut sortir de ce cercle de misères que par la connaissance de la vérité, qui fait voir le mensonge des choses et le mal irréparable de l'existence, et par l'abolition de la passion et du désir, qui sont les causes de la vie. L'apathie absolue réalisée, on échappe à la loi du devenir, on entre dans l'état parfait, immuable, où la conscience, le sentiment, la joie et la souffrance ont disparu. Cette philosophie pessimiste exclut toute spéculation de théodicée. Dieu est inutile, puisque tout dans le monde est rigoureusement déterminé. Il ne peut pas exister en tant qu'être parfait, distinct et maître de l'univers; car, ou bien l'existence ne se conçoit point sans action et sans mouvement, or l'action et le mouvement sont une dérogation à la perfection absolue; ou bien l'existence est concue abstraitement, dégagée de toutes ses modalités, auquel cas l'Être parfait, immuable, sans pensée et sans volonté, sans colère et sans amour, incapable d'agir ou de songer à agir, sans limites et par conséquent indistinct, sans attributs en un mot (car les attributs sont relatifs et donc incompatibles avec la perfection, se confond avec le nirvana, c'est-à-dire avec le néant, qui ne diffère en rien de l'absolu. Cette doctrine sévère, réservée

Si un individu a mal vécu, la résultante mauvaise de ses actes se fera sentir après sa mort en entrant dans la formation de nouveaux êtres moraux, qui auront les mêmes caractères d'avidité, de vain attachement aux choses du monde et le mal de l'univers en sera accru. Au contraire, celui qui a bien vécu, qui a étouffé en lui le désir et supprimé l'activité aura par cela même supprimé des causes de maux futurs, il n'aura pas contribué au mouvement de la roue de vie génératrice de misères, et si tous les êtres vivants l'imitent, cette roue fatale s'arrêtera enfin, le repos succédera à l'action, la perfection et le néant, ces deux termes indissolubles, régneront seuls. La sanction d'une bonne ou d'une mauvaise vie est done non pas le bonheur ou le malheur individuel dans le siècle futur, mais le bonheur ou le malheur général. Cette théorie était trop haute pour l'égoïsme universel, chacun a voulu garder pour soi le bénétice de ses efforts au heu de le mettre à la tirelire publique, et les Bouddhistes, sauf les docteurs les plus distingués, ont fini par accepter sur l'âme et la vie future les opinions puériles et populaires.

à de rares initiés, se corrompit bientôt et fut envahie par les mythologies du Brahmanisme et du Chivaisme, par les superstitions populaires et par la métaphysique des théologiens. L'altération fut surtout sensible dans les pays du nord, qui adoptèrent l'enseignement de l'école dite du grand véhicule (Mahayana) parce que, faisant la part plus large à la faiblesse humaine, elle se vantait de transporter plus d'hommes au rivage du salut. Le Très Sage, le Bouddha, qui avait. dit-on, sous le nom et la forme d'un petit prince du nord-ouest de l'Inde, prêché le premier la bonne loi, devint dieu, fut considéré comme l'ame universelle au lieu et place de Brahma. Il fut le premier principe, l'être unique, éternel, incorruptible, se manifestant en trois personnes sans que l'unité de son essence en soit altérée : la première est le Bouddha transcendant, personnification du Nirvâna et de la Loi suprême, la seconde procede de la première dont elle est le reflet et le représentant dans le monde céleste, où la vie consciente et active se développe avec tout l'éclat et toute la perfection dont elle est capable, monde intermediaire entre celui de l'absolu et celui de l'humanité; enfin la troisième, qui procède des deux autres, est le Bouddha fait homme. Plus tard, très anciennement pourtant, chacune de ces trois personnes se quintupla, chacun des cinq Bouddhas métaphysiques (Dhyani Bouddha) et des cinq Bouddhas celestes (Boddhisatva) se subdivisa, conformément aux conceptions chivaistes, en deux principes mâle et femelle; et au-dessus de cette ramification on reconnut un Étre suprême et primordial (Adi-Bouddha ou T'og-mai Sang-gvé) dont tous les autres ne sont que des émanations au premier, deuxième ou troisième degré. C'était un effort désespéré pour passer par une dégradation de nuances subtiles de l'illusion à la vérité, du mouvement au repos, pour jeter un pont entre l'homme misérable, mensonger, transitoire et l'être vrai, eternel, infini, immuable, impassible, le Dieu-Néant, en supposant à cet Immobile une évolution interne, engendrant de toute éternité une manifestation consciente et agissante, mais toute spirituelle, qui engendre à son tour une hypostase agissante et charnelle. Le bouddhisme devint ainsi un monothéisme fortement imprégné de panthéisme et le Nirvâna se transforma en absorption dans le sein de la divinité ou de l'âme universelle, dont chaque âme individuelle est une parcelle détachée. Cette manière de voir semble avoir prévalu parmi le peuple tibétain peu en état de comprendre la théorie du bouddhisme primitif. On parle généralement de Sang-gyé sans épithète comme d'un Dieu unique, malgré ses noms différents qui désignent ses nombreuses manifestations. On lui adresse des prières, on le croit capable d'intervenir dans les affaires du monde et de modifier même l'effet de la harma, ou plutôt toute invocation

pieuse est portée à l'actif de celui qui la prononce et lui donne des droits à une vie future meilleure. Plusieurs lui supposent un pouvoir créateur semblable à celui que l'ancienne mythologie hindoue attribuait à Brahma. Il aurait, par un effet de sa volonté et la puissance de sa méditation, formé de la matière chaotique préexistante le Roi des Monts, le Rirab g) al-po, qui, prolongeant sa masse prodigieuse d'or, de rubis, de saphir et de cristal du fond de l'abime jusqu'au sommet des cieux, devait être l'axe de l'univers, puis il fit sortir du sein des eaux primitives un premier monde qui fut successivement détruit et reconstruit un nombre incalculable de fois sous des apparences diverses. Sang-gvé,



F16. 23. — Statuette de Bouddha, fabriquée à Lha-sa. Curvre dorc.

d'après les mèmes personnes, s'intéresse à l'univers et aux hommes en particulier; il est un dieu-providence. A l'origine, les hommes étaient des ètres supérieurs, qui vovaient Sang-gyé face à face, dont le corps était illuminé par une clarté intérieure tenant lieu du soleil absent; ils jouissaient d'une longévité extraordinaire, étaient exempts des maux et des maladies qui désolent la moderne humanité, et n'avaient pas besoin de travailler pour vivre. Mais à la longue ils se pervertirent, le poids de leurs mauvaises actions l'emporta sur celui des bonnes, et, perdant leurs privilèges, ils devinrent probablement par palingenésies successives) semblables aux hommes d'aujourd'hui et plongés dans l'obscurité par suite de la perte de la lumière divine, qui jadis émanait de leurs corps. Mors Sang-gvé créa neuf soleils, dont l'ardeur excessive liquéfia tout ce qui existait et le monde ne fut plus qu'une masse en fusion, où seul le roi des monts subsista. Puis il provoqua par la force de sa méditation la formation d'une sorte de protoplasma, qui, se durcissant, s'accroissant et se subdivisant, constitua un nouveau monde avec les quatre continents réels ou fabuleux, les astres, les dieux, les hommes et les bêtes. Les hommes, confiants dans la subtilité de leur intelligence, se pervertiront de nouveau au point que, dédaignant la loi suprème et éternelle dont Chakva Mouni fut le prédicateur, ils en arriveront dans l'orgueil de leur puissance apparente à faire la guerre aux derniers fidèles et à l'incarnation terrestre du Bouddha, le Talélama, qui devra, sous le nom de Gya-ser e gyal-po, monter sur son coursier blanc et tirer l'épée pour la défense de la vérité. Alors, la fin-des-temps-sera proche et lorsque l'univers aura été détruit par la volonté de Sang-gyé, celui-ci en façonnera un autre dans une période ultérieure. Il est à noter que le monde dans cette conception ne cesse pas d'être une apparence sans realité: il est le produit de la force d'illusion de Sang-gyé et comme un songe de la Divinité, scule véritablement existante. Cette théorie, essentiellement chivaiste, n'est peut-être pas conforme à l'enseignement de la majorité des docteurs tibétains, sauf la fin, qui reproduit la légende de Krichna, rappelle celle de l'Antéchrist et qui est article de foi; mais comme on attache peu d'importance à ces questions, des lamas Gé-loug-pa même peuvent soutenir de pareilles idées sans être traités d'hérétiques.

A côté de Sang-gyé et de ses émanations célestes et terrestres, qui ne font qu'un avec lui, le bouddhisme tibétain reconnaît une foule de divinités secondaires empruntées à la mythologie hindoue et à la vieille religion locale. Ces divinités, bonnes ou malfaisantes, reçoivent un culte régulier, jouissent d'attributions spéciales et d'un pouvoir indépendant;

les Tibétains craignent fort leurs caprices et leur colère, sont plus anxieux de ne point leur déplaire et de les apaiser ou de contraindre leur faveur par des cérémonies, des formules, des sacrifices que de suivre la voie mystique qui conduit à la délivrance finale. De cette manière, le bouddhisme, selon le côté d'où on l'envisage, est athée, monothéiste, panthéiste, polythéiste. Les disciples de Gautama ne sont nullement embarrassés de ce que nous sommes portés à prendre pour des contradictions monstrueuses. Ceux qui sont un peu habitués aux spéculations métaphysiques savent combien il est facile de passer de l'une à l'autre de ces catégories par des nuances presque indiscernables et combien sont fragiles les barrières qui les séparent, élevées par le parti pris ou la logique courte des philosophes ou des théologiens. Dans le fond, le bouddhisme tibétain ressemble beaucoup à l'indouisme par sa métaphysique, sauf quelques points importants, par sa doctrine de la karma. de la métempsychose, du renoncement aux biens du monde, de l'absorption dans l'àme universelle, par sa mythologie, son culte et ses cérémonies. Le bouddhisme, dépourvu de culte à l'origine, s'est attribué presque tout le culte de l'indouisme avec son cortège d'idoles, de formules, de rites compliqués. Il a emprunté aussi certains détails à la liturgie chrétienne par l'intermédiaire des Nestoriens établis au moyen âge en Chine et en Mongolie ; mais il semble bien qu'on ait exagéré cette influence, plusieurs des choses qu'on avait cru tirées du christianisme se retrouvant dans les religions de l'Inde. Le perfectionnement moral et le détachement de l'illusion extérieure, nécessaires pour atteindre au salut, ont passé au second plan, et la conception populaire et grossière de la religion l'a emporté. La divinité a cessé d'être inactive, insensible aux vœux des hommes et à ses efforts pour lui plaire, elle est devenue un roi dont on doit craindre le courroux, mais dont on peut capter habilement la faveur ; elle est retombée sous la domination des rites et des formules. La prière n'est plus un simple hommage, mais une sollicitation et même, dans certaines conditions, un moven de contrainte efficace. Les œuvres ont pris une importance excessive et par œuvres ce ne sont pas les œuvres bonnes moralement qu'il faut entendre, ce sont les actes de

dévotion matérielle, destinés à circonvenir la divinite, à forcer son attention, à fatiguer sa résistance, à l'obliger de plier par faveur spéciale au gré de ses courtisans la loi impassible. Au Bouddha, qui a posé en principe le renoncement aux vanités du monde, qui a proposé comme but l'anéantissement de la personnalité, on demande les richesses, la santé, les satisfactions de la convoitise et de l'orgueil, on le contraint par une cérémonie solennelle entre toutes de fabriquer l'élixir de longue vie. On dit des prieres pour les morts comme si les défunts pouvaient échapper à la conséquence fatale de leurs actes. Si le Bouddha ne se laisse pas fléchir, on s'adresse à quelqu'un des mille dieux qui l'entourent, qui ont chacun leur rôle particulier, leur pouvoir propre, leur forme spéciale, horrible ou aimable, leur caractère personnel, grincheux ou bienveillant, chambellans courtois, dames d'honneur gracieuses, généraux, farouches défenseurs de la foi, duègnes épouvantables, sans parler des bêtes diaboliques qui rôdent dans les environs cherchant quelque chose à dévorer. Le monde surnaturel est une cour où l'on distribue les bonnes et les mauvaises places pour la vie future, les grâces spirituelles et les biens temporels, les calamités et les misères; pour obtenir les unes et se faire dispenser des autres, les Tibétains s'épuisent en démarches, en sollicitations, en intrigues, en cadeaux. Ils construisent des milliers de temples, fabriquent des millions de statues, brûlent des milliards de bâtons d'encens, se prosternent. chantent des hymnes, murmurent des prières sans fin, en font moudre un plus grand nombre par des moulins à eau ou à main, récitent le rosaire, célèbrent des services solennels, font des offrandes et donnent des banquets à tous les dieux et à tous les diables, portent des amulettes et des reliques, écrivent des talismans, font flotter au vent des banderolles chargées de prières ou d'emblèmes porte-bonheur, que le soufile de l'air éparpille dans l'espace, accumulent d'innombrables tas de pierres couvertes d'inscriptions pieuses, tournent autour de tous les objets qu'ils tiennent pour sacrés, montagnes, lacs, temples, tas de pierres, accomplissent des processions et des pélerinages, avalent des indulgences en pilules, confectionnées avec des reliques par les lamas,

absorbent avec componction le divin nectar (doud-tsi), composé des dix impuretés, telles que la chair humaine, les excréments et l'urine, pratiquent l'exorcisme, la nécromancie et la magie, même pour

obtenir des dons spirituels, jouent des mystères pieux, dansent des sarabandes étranges et effrénées pour chasser ou mettre en pièces le démon, et le Tibet est ainsi lancé éperdument sans repos ni trêve dans la ronde de l'insanité religieuse.

Je ne m'étendrai pas davantage sur la dogmatique ni sur le rituel du bouddhisme tibétain. M. Waddell a dernièrement traité ce sujet avec beaucoup plus d'exactitude et de détails que je le pourrais faire d'après mes seuls souvenirs. Je me contenterai de fournir quelques indications sur un point qui a particuliérement attiré mon attention au cours de notre vovage, à savoir sur ce qui subsiste encore aujourd'hui du vieux culte local. Ce que j'ai dit précédemment suffit à montrer que l'esprit qui animait ce culte d'autrefois est resté vivace dans l'âme tibétaine, s'est greffé sur la tige bouddhique et lui a fait porter des fruits qu'elle n'était point destinée à produire. Bien plus, un certain nombre de formes, de rites, de divinités de l'ancienne religion sont demeurés sinon intacts, du moins reconnaissables. Tel est le culte des ancêtres, quoique le bouddhisme fût de toutes les religions la moins disposée à lui laisser une place; car il n'admet pas que les

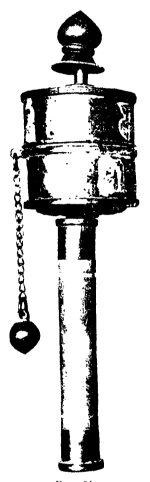


Fig. 24

Moulin à prières à main ma-ne tellos-kor.

vivants puissent rien faire pour les âmes mortes ni celles-ci pour les

1. L. A. Waddell: The Buddhism of Tibet, London, 1895.

vivants. Leur destinée est rigoureusement déterminée d'avance; elles ne restent pas dans le tombeau, mais elles sont condamnées à revivre sous des formes différentes, en de nouvelles combinaisons de matière, sans garder le souvenir de leurs états antérieurs. Cependant les lamas ont été contraints par la force de la superstition populaire de faire de graves concessions sur ce point. Ils viennent eux-mêmes réciter des prières et des litanies au chevet du défunt afin d'envoyer son âme dans le paradis occidental; ils accomplissent des services religieux dans les temples pour le repos des trépassés; les parents distribuent de larges aumônes au clergé et aux pauvres dans la crovance que cela sera utile au mort dans la vie future. Surtout les lamas ont soin de recommander au défunt poliment et en lui offrant une écharpe d'honneur de ne point revenir de l'autre monde, de bien comprendre qu'il est mort et qu'il ne faut pas retourner importuner les vivants et ils lui donnent des indications très précises sur le chemin qu'il a à suivre de peur qu'il ne s'avise de s'égarer et de se retrouver par mégarde là où il n'a que faire. Lorsqu'ils les conduisent au lieu de la sépulture, ils se retournent de temps à autre vers lui pour l'engager à ne point leur fausser compagnie, car il doit être sage et sentir qu'on ne veut que son bien. La crainte que l'esprit du trépassé ne s'échappe du monde infernal pour rendre visite à la maison qu'il a quittée domine l'ame des Tibétains. Chez les nomades du nord-est. lorsqu'un homme est mourant, on lui demande s'il a l'intention de revenir après son décès; s'il répond que oui on l'étouffe, si non on le laisse mourir en paix. Le jour des funérailles les parents s'assemblent et font un repas en l'honneur du mort, qui reçoit sa part des mets. Les funérailles achevées, on revêt des habits du défunt un morceau de bois, et l'on place dessus une figure de papier qui est censée être son portrait, et chaque jour on lui offre à manger. Nous savons par les livres tibétains que c'était une coutume générale au vue siècle : aujourd'hui cette cérémonie est limitée à 49 jours, terme auquel l'esprit du trépassé a nécessairement trouvé place dans un nouveau corps. Mais on continue a lui rendre un culte ; les cendres produites par le portrait brûlé sont mélangées avec de la terre et l'on en façonne de petits cônes (ts'a-ts'a), que l'on conserve précieusement sur l'autel domestique. On en dépose aussi quelques-uns dans de petits monuments grossiers élevés dans la campagne. Partout au Tibet on trouve de ces ts'a-ts'a dont on dit quelquefois qu'ils sont des représentations du Bouddha; ce n'est là qu'une manière d'en indiquer le caractère sacré. Les restes des personnages importants, des grands lamas, sont placés dans des monuments plus imposants appelés tcho-rten (mtchod-rten) c'est-à-dire réceptacles d'offrandes, autels. Aujourd'hui ces tcho-rten, très nombreux, ne sont le plus souvent que des cénotaphes; mais il n'en était pas de même autrefois comme on le peut conclure de leur ancien nom doung-rten (gdoung-rten) réceptacle d'ossements. Les auteurs chinois nous apprennent qu'an vu<sup>e</sup> siècle on élevait sur la tombe des rois défunts des tumulus et même de grands édifices où l'on venait-rendre hommage et présenter les offrandes à l'esprit du prince. C'est là le prototype des mazàrs islamisés du Turkestan. Aussi bien les manes vivaient dans la tombe une vie semblable à celle qu'ils avaient vécue sur terre, car on enterrait avec le roi ses menins, ses chevaux, ses habits, ses bijoux et ses armes 1. Aujourd'hui les Tibétains célèbrent un an après la mort de leur parent une cérémonie commémorative, et chaque année, en été, ils offrent des libations aux mânes de leurs ancêtres morts. Devant chaque tente on voit une corde tendue horizontalement, où sont attachées des banderolles au nombre de neuf en général. C'est la reproduction des somo des Turcs de l'Altay, qui représentent les àmes des neuf ancêtres, chargées de protéger leurs descendants; mais dans le Tibet moderne ces banderolles protectrices sont couvertes d'inscriptions bouddhistes avec des souhaits de bonheur<sup>2</sup>.

Le culte que l'on rend aux ancêtres n'est pas seulement une

<sup>1.</sup> Bushell, op. cit., p. 9.

<sup>2.</sup> V. Dictionnaire tibétam-anglais de Jæschke au mot rmou l'ag une référence à un passage du Gyal-rabs indiquant que ces banderolles attachées à une corde étaient un moyen pour les anciens rois d'entrer en communication avec leurs ancêtres.

marque de pieux souvenir, ce n'est pas seulement une pension alimentaire qu'on leur sert pour leur permettre de vivre dans l'autre monde, c'est encore un hommage rendu à des êtres divins, d'un pouvoir supérieur, en échange de leur protection. Les ancêtres reçoivent le titre de dieux (lha). C'est de leurs ancêtres que les sorciers tibétains, comme les kam des Turcs septentrionaux, tirent leur puissance et ils sont nécessairement héréditaires. Le grand sorcier officiel du Tibet, qui réside à Né-tch'oung, invoque toujours un démon spécial appelé le Roi (rgval-po), dont il est lui-même le descendant et qui était originaire de Mongolie. Le lama appelé auprès d'un malade pour exorciser le démon qui le possède a recours à son génie tutélaire propre, qui est très probablement dans ce cas la forme bouddhique des génies ancestraux, protecteurs naturels de leur descendant. Un certain nombre de dieux ou de démons, honorés par les Tibétains, sont considérés comme les mânes de héros ou de héroines dont le culte s'est étendu de leur famille propre à un cercle plus large. Ainsi les *spa-mo*, fées chasseresses, sont les fantômes d'anciennes reines. On prétend que les plus terribles de tous les diables, les *doud*, sont les larves des anciens persécuteurs du bouddhisme. Mais ce qui prouve bien que ce sont des divinités antérieures à la religion de Chakya Mouni, c'est qu'on-leur sacrifie des porcs quoique les sacrifices d'être vivants soient interdits par cette religion.

Le culte des ancêtres se complète par le culte des lares domestiques, qui est avec le premier dans une corrélation que l'insuffisance de mes renseignements ne me permet pas de préciser. Chaque maison a sa divinité (nang lha), dont le siege ordinaire est le fover, bien qu'elle ait l'habitude de s'installer à certaines époques en d'autres parties du domicile. Ce dieu n'aime pas les étrangers, qui pour ce fait ne sont admis en sa présence qu'avec certaines précautions. Chaque matin on lui offre de l'eau, du vin, du lait, on allume une lampe devant lui et l'on a le soin de ranimer le feu du foyer avec une branche de genévrier, arbuste sacré pour les Tibétains comme pour les Turcs : le soir, on brule de nouveau une branche du même arbrisseau et on la promène par toute la demeure et aux environs afin de chasser les mauvais esprits; car le feu lui-même est tenu pour un être divin, protecteur naturel de ceux qui l'entretiennent. Il v aurait lieu de rechercher si ce feu domestique n'était pas à l'origine parmi les Tibétains, comme il l'est parmi les Turcs et les Mongols, confondu avec le dieu domestique et avec les divinités des ancêtres morts. Quoi qu'il en soit, c'est la communauté du culte domestique qui forme le lien entre les membres d'une même famille, et elle peut tenir lieu de parenté réelle. Tous les Tibétains sont organisés en petites sociétés d'ensevelissement mutuel, composées de voisins et d'amis, qui ne sont pas tous unis par le sang, mais qui ont tous le même dieu et qui par suite sont assimilés à des descendants du même ancêtre (rouspa tchig-tchig); on les appelle p'a-spoun, cousins, et il ont le devoir de pourvoir aux funérailles les uns des autres; et nul autre qu'un p'aspoun ne peut rendre les devoirs suprêmes à un défunt, car les manes repoussent les hommages de tout étranger à leur famille et à leur culte. Par conséquent, l'âme de celui qui meurt loin de ses p'a-spoun et qui est incinéré sans leur concours errera, perpétuellement misérable, au grand effroi des vivants. Pour apaiser l'irritation des manes qui n'ont point reçu de sépulture régulière, les lamas vont de temps à autre jeter dans les rivières et les sources des boulettes de tsam-ba en invitant tous les esprits rôdeurs à venir y prendre part. De même, deux Tibétains qui veulent conclure un pacte d'amitié semblable à l'andalakhou des Mongols sacrifient solennellement un animal et en boivent le sang, liquide vital par excellence, afin de se mettre en communion intime avec la divinité à qui la victime a été offerte, et qui s'est infusée par la consécration dans les veines de l'animal; de cette manière les contractants ont en eux du sang du même dieu, c'est-à-dire du même ancètre, ils sont frères.

A côté des survivances de la religion domestique, nous en trouvons un grand nombre d'une religion de la nature absolument semblable à celle des anciens Turcs et des anciens Mongols et à celle qui est encore en vigueur, malgré quelques altérations, chez les Chinois. Les Tibétains voient une divinité dans tous les phénomènes naturels,

dans tous les objets extérieurs qui attirent l'attention par leur singularité ou leur grandeur. Beaucoup de lacs et de montagnes ont un caractère divin et sont l'objet d'un culte, tels sont le Nam ts'o, l'Iki namour, le Kouk nor, le Sam-tan gang-tsa, le mont Ti-sé près du lac sacré Mansarovar, l'A-mnyé Ma-tch'en la montagne sainte des Ngo-log, dont le nom signifie l'Auguste aieul Ma et semble indiquer un rapport avec le culte des ancètres. Je pourrais allonger la liste indéfiniment. Il v a un Dieu qui fait fermenter les liqueurs, un autre qui cause des maladies, un troisième qui cause la mort, et chaque fois qu'un décès a lieu on a soin de faire une cérémonie pour le chasser. Une déesse s'occupe particulièrement des petits enfants doum fha-mo, un dieu préside à la chasse, chaque canton, chaque vallée même inhabitée a son génie spécial (ji-dag = gji-bdag). Sur les rochers, dans les grottes vivent des gnomes malicieux (tsan-btsun); les profondeurs de la terre sont occupées par des légions de démons (sa-dag = sa-bdag) jaloux et méchants, à l'apparence sombre et affreuse, qui entrent en colère lorsque les hommes creusent le sol pour y découvrir des trésors cachés ou pour toute autre cause, les font périr ou repandent dans les environs la misère et la maladie; les sources et les rivieres sont gardées par autant d'hommes serpents (lou = klou) qui rappellent les naiades et ont été assimilés par les bouddhistes aux naga de la mythologie védique. Au-dessus de ces divinités particulières il y a le dragon céleste (doug=hbroug), personnification du nuage et peut-être plus généralement du ciel sombre, qui fait éclater l'orage, donne la pluie bienfaisante, cause les inondations, envoie la peste et les contagions. C'est exactement le dragon des Mongols et des Chinois. Il a pour ennemi terrestre le tigre rouge (stag-mar). Celui-ci est souvent représenté en quintuple exemplaire: l'un jaune, au milieu, personnifie la terre, et dans les quatre coins le bleu est le bois, le rouge est le métal, le blanc est le feu, le noirest l'eau. Ce sont les cinq éléments sacrés, également vénérés des Turcs, des Mongols, des Chinois et des Annamites. Le tigre divin a été transformé par les Bouddhistes en un génie protecteur de la vraie religion. Quant aux cinq éléments, quoi que les Tibétains les

connaissent toujours et en parlent comme de choses saintes, leur culte a perdu de son importance et de sa précision. On en trouve encore la trace dans les cinq drapeaux que portent les sorciers officiels en accomplissant leurs rites, dans les cinq couleurs dont les lamas Sa-skva-pa peignent leurs couvents, surtout dans les groupes successifs de cinq hypostases par lesquelles se manifeste le Bouddha. Au culte des cinq éléments se rattachent encore les deux bâtons croisés, symbole du feu sacré, et la fête de l'Eau, célébrée au mois de septembre : à cette époque l'eau est considérée comme douée de propriétés surnaturelles, tout le monde se baigne dans les rivières, crovant ainsi obtenir une longue vie. Un autre dieu ancien, avant aussi une forme d'animal, est le Vent-cheval doung-sta=rloung-rta qui est peint sur d'innombrables banderolles flottant à l'air. Ce Pégase tibétain, que les Bouddhistes ont chargé des trois jovaux précieux de la bonne loi, paraît être une personnification du vent qui galope dans l'espace, soufflant tour à tour le bonheur et le malheur. Lorsqu'un ouragan s'élève, les lamas lancent en l'air une foule de feuilles de papier portant l'effigie du Vent-cheval, afin que le dieu, agréant l'hommage, s'apaise et cesse de mettre les voyageurs en danger <sup>1</sup>. Les corps célestes entrent pour une moindre part dans les préoccupations religieuses des indigènes bien qu'ils croient à leur influence sur la destinée, mais l'astrologie, qui est très pratiquée, est de source chinoise ou hindoue. De même qu'en Chine, on porte un saint respect au lièvre, auquel les chasseurs ne touchent jamais, il est probable que cet animal est lié à un culte lunaire. Au mois de décembre 1893, nous avons assisté à la fête des lanternes ou plutôt des lampes, connue en Chine comme au Tibet. Les pauvres pâtres des bords du Nam ts'o allumèrent la nuit dans leurs tentes toutes les lampes de beurre qu'ils avaient à leur disposition; cette cérémonie, dans son humble simplicité, nous montra mieux qu'une fête fastueuse de grande ville la profondeur de la superstition qu'elle manifestait. L'objet en est de réclamer le retour du

1. Huc en décrivant cette cérémonie en a dénaturé la vraie signification.

soleil et de prier pour le triomphe de la lumière menacée par les ténèbres hivernaux. Les lamas en ont fait la fête de Tsong-k'a-pa; mais l'exemple de la Chine nous apprend que l'origine en est beaucoup plus ancienne. Dans ce chaos des divinités primitives on a tenté à une époque plus récente de mettre un peu d'ordre en les rangeant toutes en deux catégories avant chacune un chef suprème. Les dieux terrestres furent soumis à la vieille mère Terre, vêtue de jaune, montée sur un bélier aux grandes cornes, déesse laide, sombre et farouche, gardienne des portes des gouffres infernaux, qui, s'il s'entrouvraient, répandraient l'épouvante et la mort parmi la race des hommes. Vous avons vu qu'elle était adorée par les habitants du Turkestan chinois avant l'introduction du bouddhisme. Les dieux des cieux et des airs recurent pour maître le Nam-lha-kar-po, vieillard à cheveux blancs, vêtu de blanc, chevauchant sur un chien. Il représente comme Zeus le ciel clair distributeur de la lumière. Ces deux divinites supérieures du ciel et de la terre ont leurs correspondants dans les mythologies des Turcs, des Mongols et des Chinois; elles étaient les deux principaux objets de l'adoration des Tibétains au vu° siècle 1 et leur culte remonte tres probablement à la période préhistorique où les quatre peuples étaient voisins dans les montagnes du nord de la Mongolie et ne formaient qu'un seul groupe ethnique.

Les Tibétains vivent ainsi au milieu d'un pullulement formidable de dieux et de démons dont ils entendent les frôlements, sentent le souffle, entrevoient les formes vagues dans l'ombre. Ils ont fort à faire pour se concilier, éviter de froisser ou apaiser tous ses êtres fantasques, jaloux, susceptibles, puissants et toujours prêts, comme des sauvages, à abuser de leur force. De là les pratiques innombrables

Bushell, ωp. cit., p. 7.

<sup>2.</sup> Dieu = lha, démon = dé (hdré), ce dermer mot semble avoir un sens très général englobant toutes les catégories des démons. Il ne faudrait pas traduire thu par bon génie et dé par mauvais génie; les tha au fond ne sont pas meilleurs que les dé; mais, génies de l'air et de la lumière, ils ont plus de biens à donner. Les autres sont les génies souterrains et ténébreux.

auxquelles ils se livrent et que le bouddhisme n'a fait que multiplier. Parmi ces pratiques quelques-unes sont antérieures à l'introduction de la religion de Chakya Mouni. Par exemple, le nomade, avant de boire, trempe l'index de la main droite dans son écuelle et en répand quelques gouttes vers les quatre points cardinaux en récitant une prière; c'est une libation en l'honneur des génies de l'air et des fantômes des morts qui peuvent errer dans les environs; de même on leur offre des restes de chaque repas. Le vovageur ne manque point de rendre hommage à la divinité spéciale du canton qu'il traverse de peur qu'elle ne lui joue de mauvais tours; les cols passent en raison de leur altitude pour être particulièrement fréquentés par les dieux, aussi le Tibétain parvenu au sommet murmure-t-il une formule déprécative en jetant une pierre sur le petit tas amoncelé par ses prédécesseurs, presque toujours surmonté de quelques chiffons flottants. Ces tas de cailloux (obo en mongol, rdo-boum en tibétain), qui ressemblent aux anciennes tombes kyrghyz, sont des monuments sacrés et non pas seulement des bornes pour indiquer la route '. On tourne souvent autour, ce qui chez la plupart des peuples est un acte religieux. Ces tours pieux (skor-ba) ne sont certainement pas d'origine bouddhique; car nous savons que les anciens Turcs témoignaient de la même manière leur vénération pour les lieux saints et pour leurs morts en particulier. Il est à remarquer que cette cérémonie se pratique en tenant l'objet du culte à droite, c'est-à-dire en tournant dans le sens de la course du soleil et cela induit à penser que c'était primitivement une forme du culte solaire; on sait en effet que le soleil, surtout le soleil levant, avait une grande placedans la religion turque primitive. Il subsiste quelques vestiges des anciens sacrifices d'animaux bannis par le bouddhisme. Pour expulser les fantômes qui reviennent de l'autre monde on sacrifie des animaux en effigie. Le dernier jour de

<sup>1.</sup> L'obo est l'analogue des ansàb des Arabes et des cippes des anciens Romains.

<sup>2.</sup> Le tawaf des Arabes.

l'année les lamas, déguisés en squelettes et en démons hideux, célèbrent la danse du Tigre rouge, la plus extraordinaire des cérémonies du bouddhisme tibétain; on v met en pièces et l'on fait le simulacre de manger un mannequin à forme humaine représentant l'ennemi de la religion et du pays. Cette fête est évidemment la survivance de celle où les chefs du Tibet, rassemblés au premier jour de l'an, prêtaient serment de fidélité sous les auspices des prêtres, qui immolaient quelques criminels dont ils partageaient la chair entre les assistants. Les sorciers tibétains sont très semblables aux sorciers des Mongols et des Turcs: comme ceux-ci ils se livrent à des danses frénétiques et convulsives, à des hulements horribles et s'adressent soit à leurs propres ancètres ou au ciel et à la terre. Le premier d'entre eux, le grand sorcier de Né-tch'oung, qui est l'un des principaux personnages du Tibet, prétend que ses aieux étaient originaires de Mongolie. Il est très possible qu'il descende du grand prêtre de la vieille religion Pon-bo. Celui qu'on dit être son premier aïeul est précisément le Dieu blanc du ciel, qui est la première divinité des Pon-bo, et la tradition qui veut que ses aieux aient été des rois turcs ou mongols éveille l'idée que le clergé des anciens Tibétains était peut-être de même souche que celui des anciens Turco-Mongols. La similitude presque absolue de la religion de ces peuples en opposition avec des différences caractéristiques de langue et de coutumes s'expliquerait ainsi d'elle-même. Tous les sorciers (Ngag-pa=sngags-pa) à quelque catégorie qu'ils appartiennent sont lamas; ils prédisent l'avenir 2, indiquent les pratiques à accomplir pour se garder des maux futurs et remédier aux maux présents, conjurent et exorcisent les démons, guérissent les maladies. Il en est de particuliers, qui ont la spécialité de faire tomber ou cesser la pluie ; ils

1. De là les accusations de cannibalisme dont les Tibétains ont été l'objet.

<sup>2.</sup> Quelques-uns de leurs procédés de divination sont purement chinois, d'autres sont turco-mongols tels que les cailloux arrangés dans un certain ordre, analogues aux houmalah des Kazak et la consultation de l'omoplate de mouton sog pa) exposée au feu, qui sert surtout a retrouver les objets perdus ou volés. Inutile de répéter ici les détails donnés à ce sujet par Radlof: Aus Sibirien.

sont analogues aux padatchi turcs et comme eux ils se servent d'une pierre à laquelle ils attribuent des vertus surnaturelles et qu'ils appellent cri stal d'eau (tchou chel); c'est probablement le jade. Toutefois les lamas orthodoxes recourent à une simple offrande en l'honneur des divinités des eaux (Nagas), accompagnée d'une formule appropriée.

Non seulement la religion ancienne a laissé une empreinte profonde dans l'âme des Tibétains qui font profession de bouddhisme, mais encore elle a conservé jusqu'à nos jours un grand nombre d'adhérents, qui sont nommés comme autrefois Pon-bo<sup>+</sup>. On en trouve dans toutes les parties du Tibet, mais surtout dans le Tibet oriental et dans la province de Tsang, qu'ils considérent comme leur berceau ou au moins comme le siège de leur sanctuaire le plus vénéré. Les Bouddhistes avant porté leurs efforts principalement sur le Tibet central, c'est-à-dire sur la région la plus riche du pays, on n'y rencontre plus que fort peu de sectateurs du culte primitif. Au contraire, le Tibet oriental n'avant jamais été soumis qu'en partie et superficiellement au gouvernement de Lha-sa, les Pon-bo y sont encore en force et leur nombre n'est pas loin d'atteindre la moitié de la population. Tous les Tibétains qui habitent le long de la grande route de Nag-tchou à Gvé-rgoundo depuis le T'a-ts'ang la jusqu'au Dam-tao la sont Pon-bo; de même beaucoup de ceux qui vivent dans le Sdé-rgyé et dans tous le pays au nordest de Tch'a-mdo. On dit aussi que les Pon-bo dominent dans le Poyoul. Dzog-tchen gon-pa est le plus important de leurs monastères dans le nord-est ; c'est là que s'impriment la plupart de leurs livres. Détestant la religion victorieuse, ils en ont cependant subi l'influence, et. par peur, ils ont essavé d'atténuer les différences dogmatiques de façon à pouvoir se faire passer pour des bouddhistes hérétiques et non pour des infidèles. C'est ainsi qu'ils attribuent la fondation de leur secte à une divinité incarnée, qu'ils assimilent au Bouddha et nomment Chen-rab-young-doung (Gchen-rabs-gyoung-droung); néanmoins ils ne

<sup>1.</sup> Prononcez Peun-bo, comme pun en anglais. S'écrit dhon-po.

reconnaissent aucune des hypostases humaines du Bouddha que vénèrent les orthodoxes et ils traitent le Talé-lama d'imposteur. Celui qu'ils tiennent pour la véritable et unique incarnation de Chen-rab porte le titre de Ma rin-po-tch'é. Ils racontent que le premier chef du bouddhisme au Tibet, qui se prétendait Dieu fait homme, soutint de longues controverses contre leur grand prêtre. Celui-ci proposa à son adversaire, pour vider la querelle, de tenter avec lui l'ascension de la grande montagne de glace Gang-ri-mo-tch'e, la montagne sainte et inaccessible qu'on dit être située dans le Tsang. Celui d'entre eux qui parviendrait le premier au sommet démontrerait par là la supériorité de sa doctrine et de ses dieux. La proposition fut agréée, et alors le grand prêtre des Pon-bo eut recours à de puissants enchantements, qui lui permirent de s'élever dans les airs et d'arriver sans peine à la cime inviolée du mont, au milieu des tonnerres et des éclairs, tandis que son rival s'épuisait à gravir les pentes inférieures. Les orthodoxes acceptent cette légende au moins en partie; mais ils affirment que le magicien mécréant fut frappé de la foudre pendant qu'il volait dans les airs, laissant ainsi la victoire au protagoniste de la vraie foi. Les lamas ponbo, qui ne sont pas soumis au célibat et portent les cheveux longs, sont les uns réunis dans des couvents, les autres répandus parmi la population laique, dont ils ne se distinguent ni par le genre de vie, ni par l'apparence extérieure. Les prêtres pon-bo sont souvent des ermites, demeurant isolés dans des montagnes reculées; plus ils sont solitaires, plus ils sont capables d'agir sur les puissances du ciel et de la terre. Vous avons passé ainsi au lieu dit Za-ma dans la sombre gorge du Charrong tchou non loin de la tente d'un ermite pon-bo, prêtre révéré, magicien redoutable, et les Tibétains qui nous accompagnaient, effrayés, hâtaient le pas. L'institution des couvents est sans doute un emprunt fait au bouddhisme. Le clergé primitif du Tibet ne semble pas avoir eu une organisation monacale; il n'en était pas moins très puissant, comme on peut le conjecturer d'après le rôle important qu'il jouait dans l'acte le plus solennel de la politique tibétaine, le prêt du serment, d'après les luttes énergiques qu'il soutint contre le bouddhisme,

d'après la haute place conservée dans la société moderne par les sorciers officiels, qui sont certainement les successeurs de quelques-uns des grands prêtres pon-bo, sinon leurs descendants.

Les lamas pon-bo sont avant tout sorciers et nécromants et ressemblent tout-à-fait aux ham des Turcs septentrionaux, aux bo des Mongols, à ceux enfin que nous appelons chaman. Dans l'exercice de leurs fonctions magiques ils portent un grand chapeau pointu, noir ', surmonté d'une plume de paon ou simplement de coq, d'une tête de mort et d'un carreau de foudre; ils ont un tambour formé de deux crânes humains et c'est là un objet essentiel pour eux comme le tambour de basque pour le chaman de Sibérie. A la différence des lamas orthodoxes, ils sacrifient des animaux et surtout des coqs, soit qu'ils attribuent un caractère sacré à cet animal, soit qu'il ait pour les dévots l'avantage de n'être pas coûteux. Parmi les pratiques de sorcellerie auxquelles ils recourent, j'en signalerai seulement deux. Ils opérent l'envoutement de la même manière que nos sorciers du moven âge en perçant d'épingles une figurine représentant la personne envoûtée. Pour guérir les maladies ils emploient le même procédé que les Mongols: ils revêtent des habits du malade une figure de terre sur laquelle ils écrivent son nom et le jettent dans un lieu éloigné et désert; l'esprit de la mort prend cette statuette pour le malade lui-même et le crovant trépassé ne s'en occupe plus. Si le malade est un chef notable, c'est un homme qui pour un peu d'argent joue le rôle de la statuette; il doit quitter le camp ou le village et s'en aller aussi loin que possible sans revenir tant que le chef est en vie. Ces coutumes ne sont peut-être pas inconnues des Tibétains orthodoxes. Les divinités principales des Pon-bo sont le Dieu blanc du ciel, la Déesse noire de la terre, le Tigre rouge et le Dragon. Ils professent une vénération profonde pour une idole dite *K*) é-p'ang formée d'un simple bloc de bois revêtu d'étoffes. Je n'ai pu savoir ce qu'elle représente, mais on dit que c'est la même divinité qui, sous le

<sup>1.</sup> C'est probablement la couleur de leur chapeau qui leur a valu leur nom vulgaire de Lamas noirs.

nom de Pé-kar, inspire les sorciers orthodoxes. Le symbole le plus sacré des Pon-bo est la croix gammée, la svastika des Hindous, mais retournée de droite à gauche 💾 . Ce signe est un vestige du culte du feu et du soleil, il figure la roue solaire et les deux bâtons (les *aráni* des Hindous) dont le frottement produisait le feu sacré. La présence du nom de ce symbole (young-doung — gyoung-droung) dans le nom du fondateur mythique de la religion pon-bo démontre l'importance prédommante du culte du feu dans la religion primitive. Les Tibétains bouddhistes possèdent aussi un signe pareil, sauf que les crochets en sont tournés dans un sens opposé; ils lui accordent toutefois une moindre valeur que les Pon-bo. D'ailleurs on peut appliquer à ceux-ci tout ce que j'ai dit des survivances des anciennes crovances indigenes chez les Tibétains soi-disant bouddhistes. Cette religion, naturisme grossier combiné avec le culte des ancêtres, est la même que celle qui a été pratiquée depuis un temps immémorial parmi les Turcs, les Mongols et les Chinois et c'est pour cela qu'elle ressemble tant au taoisme, qui n'est pas autre chose que la religion primitive de la Chine, recouverte d'un vernis de métaphysique hindoue. Les pratiques des Tibétams Pon-bo ne différent pas dans leur essence de celle de leurs frères bouddhistes; les uns et les autres récitent d'interminables litanies de formules invariables. agitent infatigablement leurs moulins à prieres, élèvent des ma-ni et des obos, font flotter des banderolles pieuses, tournent toutes les fois que l'occasion s'en présente autour des monuments religieux, des temples et des  $ma-ni^+$ , des lacs et des monts sacrés. Mais les Pon-bo se distinguent par de petits détails de forme. Au lieu d'employer comme prière ordinaire la formule bouddhique Om, ma-ni-pad-mé, houm! ils se servent de la formule Om. ma-té-meu-) a-sa-le-do! dont le sens m'est inconnu. Au lieu de faire tourner leur moulin à prières en dedans, de droite à gauche, dans le sens du cours du soleil, ils le font tourner en dehors de gauche à droite ; de même, tandis que les ortho-

<sup>1.</sup> Le mani est un monceau de pierres couvertes d'inscriptions pieuses.

<sup>2.</sup> Prononciation certaine, mais orthographe douteuse.

doxes en décrivant le cercle sacré autour des objets de leur culte les gardent toujours à droite, les Pon-bo les gardent toujours à gauche. C'est là la différence capitale entre les deux sectes, la seule dont chacun se rende compte, et les moulins qui tournent à droite ont en abomination les moulins qui tournent à gauche. Dans les anciennes religions on trouve souvent les deux manières de tourner et les deux svastika employées concurremment, celles qui sont dans le sens de la révolution solaire étant considérées comme divines, les autres comme démoniaques propres aux opérations magiques. Les Bouddhistes n'ayant conservé que les premières, le Pon-bo se sont attachés uniquement aux secondes par esprit de contradiction et aussi parce que leur vieille religion avait un caractère de magie noire très accentué.

Ainsi, dans cette citadelle du bouddhisme qu'est le Tibet, la population est ou bien hostile à la religion de Chakya Mouni ou bien n'y a adhéré que des lèvres et pour la forme sans que le fond des cœurs et des intelligences ait changé. Les lamas laissent vivre les infidèles autour d'eux comme ils laissent vivre les fausses opinions dans l'âme de leurs fidèles. C'est qu'en réalité le bouddhisme, dont on a quelquefois comparé l'expansion à celle du christianisme et à celle de l'islamisme, est une religion de moines et d'initiés, qui n'est point faite pour les séculiers ni pour le vulgaire. Il n'v a de véritable bouddhiste que celui qui a connu la vanité du monde et qui y a renoncé d'une manière absolue. Hors de là, il n'v a point de salut. Les moines, qui ont fait vœu de pauvreté et de chasteté, qui sont plongés dans la méditation et que les soins d'ici-bas ne regardent plus, sont donc seuls dans le giron de l'Eglise; les laïques, les hommes noirs (mi-nag), comme on les appelle, pauvres gens à l'intelligence obscure, enchaînés au mensonge, enfoncés dans la chair, dévorés de désirs, sont nécessairement hors de l'enceinte (so-so), ils sont par définition ceux qui ne suivent pas la voie de vérité. C'est

1. Cette expression est encore plus caractéristique si on la compare à l'expression musulmane على الفطرة, à l'intérieur de la barrière, qui s'applique à tous les croyants sans distinction, laïques ou membres du clergé.

pourquoi les lamas méprisent profondément les laiques et cela d'autant plus que ceux-ci ne peuvent alléguer aucune excuse, réclamer aucune indulgence puisque l'infériorité de leur état est la conséquence de l'infériorité de leur conduite dans leurs existences antérieures. Sans doute, le christianisme prêche aussi le détachement du monde et il n'y aurait pas besoin de presser beaucoup certains passages des évangiles pour en tirer une théorie du renoncement aussi absolue que celle du bouddhisme; mais à côté de ces passages il v en a d'autres, qui font leur part aux nécessités de la vie active et qui donnent place dans la maison à tous les hommes de bonne volonté. Si les tendances au renoncement parfait faillirent prévaloir aux débuts, alors qu'on était enfermé dans un cercle étroit et qu'on croyait la fin du monde prochaine, le côté pratique de l'enseignement évangélique prit vite le dessus lorsque la communauté se fut étendue. Quant à l'islamisme, c'est une religion toute pratique, qui ne se perd point dans les régions indistinctes de l'idéal et qui, par suite, est encore plus que le christianisme une religion de laiques, de gens engagés dans les affaires du siècle, et tandis que dans le christianisme le prêtre conserve sur le laique une supériorité spirituelle marquée, il n'en a aucune dans l'islamisme. Telles sont les raisons pour lesquelles ces deux dernières religions ont toujours exerce une influence sociale et morale incomparablement plus grande que le bouddhisme.

Les lamas tibétains ne s'occupent guère du peuple que pour en extraire leur subsistance et le maintenir sous leur autorité temporelle. Pour cela ils couvent avec sollicitude ses superstitions au lieu de les écraser, ils nourrissent en lui la croyance en leur supériorité, inaccessible à tout laique, en leur puissance sur les êtres divins, sur les démons et sur la nature. Ils se font passer pour les intermédiaires obligés entre les hommes et la divinité; il n'y a pas de dieu sans lama, dit le proverbe et le clergé s'est fait le distributeur des biens temporels comme des biens spirituels, il a donné une chiquenaude au Bouddha pour obliger ce dieu impassible à s'inquiéter un peu des affaires du monde, il a infusé une vie nouvelle à toutes les divinités populaires que le Très Sage avait rejetées dans leur néant, les a accaparées et s'est fait leur commission-

naire terrestre. La nécessité d'affermir leur crédit sur le vulgaire qui les fait vivre a forcé les moines de modifier leur caractère primitif aussi bien que d'altérer leurs doctrines, ils ont dù déroger à leur isolement, descendre de la tour d'ivoire où Chakva Mouni avait prétendu les enfermer, de contemplatifs devenir militants, cumuler avec leur profession monacale les fonctions de prêtres et de sorciers. Ils se sont purement et simplement substitués aux prêtres pon-bo d'autrefois, et se sont résignés à rendre au peuple les mêmes services afin d'en toucher le même salaire. Commerçants avisés en denrées religieuses, ils fournissent tous les articles qu'on leur demande suivant le modèle désiré et, plus curieux de satisfaire aux goûts de leur clientèle que de lui imposer les leurs, ils ont ouvert dans leur magasin beaucoup de rayons, que le Bouddha n'avait point prévus. A vrai dire, quelques-unes de ces marchandises sont de qualité si inférieure que les lamas ne s'abaissent point à en faire usage pour eux-mêmes, comme par exemple les cérémonies destinées à guider les ames des morts dans le monde extra terrestre; mais puisque le populaire en veut bien et qu'il en donne un bon prix, on lui en livre autant qu'il lui plait.

En somme, le bouddhisme a fort peu amélioré les mœurs des Tibétains; il a ajouté à leurs superstitions sans en rien retrancher, il a fourni de nouveaux aliments à leurs habitudes défiantes et rusées de montagnards, il n'a rien fait pour leur inspirer un plus profond sentiment de la vertu et de l'honnêteté; au point de vue religieux il ne leur a pas inculqué une conception plus saine de la divinité, et de ses belles doctrines métaphysiques et morales une seule a pénétré tout le peuple, celle de la métempsycose, mais altérée, avilie au point que le Tibétain en profite pour faire taire ses scrupules et duper en toute conscience son voisin, qu'il suppose avoir pu le duper lui-même dans une vie précédente. Cependant on doit faire honneur au bouddhisme d'avoir aboli les sacrifices humains, d'avoir répandu le respect de la science et des livres, d'avoir proposé à quelques âmes d'élite un noble but moral, d'avoir allumé une flamme d'idéal, si faible qu'elle soit, sur les monts du Tibet, qui sans lui seraient restés sombres et sans gloire.

## X. — ORGANISATION DU CLERGE.

L'influence du bouddhisme a été surtout matérielle et politique par son clergé qui a conquis une puissance temporelle inouie, a fini par dominer tout, par plier toutes les âmes à une obéissance passive et les incliner à une certaine douceur, qu'on a bien à tort attribuée aux théories de Chakva Mouni. Le clergé du Tibet doit sa maîtrise sociale et politique à plusieurs causes, d'abord à sa hiérarchie fortement organisée et à l'inflexible discipline à laquelle tous ses membres sont soumis. Au sommet, un général, dont la juridiction, qui comprend le droit de vie et de mort, s'étend sur tous les couvents et tous les moines de son ordre répandus sur toute la surface des pays de langue tibétaine ; dans chaque district un provincial nommé par le général, à la tête de chaque couvent un abbé (k'an po) délégué par le provincial et sanctionné par le général. Au-dessous de l'abbé dans chaque monastère il y a deux catégories de dignitaires, les spirituels et les temporels. Les dignitaires spirituels sont le lob-pon (slob-dpon), directeur des études, le bou-mdzad (dboumdzad), chef du culte, le *tch'o-tch'im-pa* (tch'os-k'rims-pa), préfet de discipline, juge ecclésiastique. Le premier, mort ou démissionnaire, est régulièrement remplacé par le deuxième et celui-ci par le troisieme : ce dernier est tiré au sort devant les images saintes parmi trois lamas désignés par les principaux dignitaires. Il arrive souvent que le lobpon soit le même que le k'an-po, mais cela dépend de la volonté du provincial. L'administration des biens temporels du couvent est confiée à un tch'ag dzód (p'yag-mdzods), trésorier, qui vient immédiatement après le bou-mdzad en dignité et qui a sous ses ordres un ny er-pa, économe, coadjuteur du trésorier cum spe successionis, assisté lui-même d'un n) er-tchong ou sous-économe qui est à la nomination du trésorier. C'est le sous-économe qui est l'agent ordinaire du couvent à l'extérieur,

qui surveille les ouvriers, les cultivateurs, les bergers du monastère. Diverses fonctions inférieures, profitables et honorifiques, sont distribuées par les chefs spirituels et temporels qui entretiennent ainsi parmi les moines une émulation salutaire au bon ordre et à la discipline. Les moines sont divisés en deux classes: les gé-long (djé-slong), qui sont moines de plein exercice, et les diacres gé-ts'oul, qui ont subi une initiation solennelle par laquelle ils sont devenus les époux de l'église et qui restent douze ans stagiaires à divers degrés. Au-dessous de ces deux classes de moines sont les novices, da-pa (gra-pa) et enfin les simples candidats se préparant au noviciat, soumis à la discipline sans avoir aucun privilège. N'est pas admis qui veut à poser sa candidature ; les couvents les plus importants ne recoivent que des enfants de bonne famille, tous n'acceptent que des enfants de naissance honorable, bien constitués physiquement et mentalement. Les monastères écrèment la population à leur profit; ils s'annexent les individus les plus robustes et les plus intelligents. Comme d'autre part les religieux se nourrissent mieux en général que les laiques - sauf les quelques-uns qui s'adonnent aux macérations — l'expression « gras comme un moine » n'est pas moins de mise au Tibet qu'elle l'a été ailleurs; comme ils ont du loisir et sont tenus d'étudier, ils maintiennent et augmentent leur supériorité intellectuelle sur le reste de la nation.

A la solidité de l'organisation du corps monacal et à la qualité supérieure de ses membres, ajoutez le nombre extraordinaire de ceux-ci. Il n'y a pas d'exemple d'un pays ancien ou moderne peuplé d'une pareille multitude de moines, car on en compte en moyenne un pour quatre habitants. Il y a certainement dans le Tibet 500,000 moines au minimum, en laissant de côté le La-dag et le Sikkim. Tous les enfants surnuméraires qui encombreraient fàcheusement la maison paternelle, tous ceux qui, nés pauvres, ont de l'ambition et se sentent assez d'intelligence et de volonté pour parvenir, s'en vont grossir l'armée des moines; pour les gens de basse extraction l'entrée en religion est la seule voie pour sortir de leur bassesse; ils peuvent par ce moyen espérer atteindre aux plus hautes fonctions, avec beaucoup de difficultés sans doute et un grand

désavantage vis-à-vis des membres de familles nobles ou riches, toujours préférés et privilégiés dans ces maisons d'humilité et de pauvreté; mais enfin la porte ne leur est pas hermétiquement fermée comme dans l'état laique. De cette manière, non seulement le clergé attire à soi presque toutes les valeurs individuelles, mais encore il n'est pas de famille tibétaine, noble ou roturière, qui n'ait plusieurs de ses membres dans les couvents et ne soit ainsi intéressée à la prospérité du clergé. Le préfet de Nag-tchou dzong nous disait que, dans toute famille, sur cinq enfants mâles deux se font moines. Ce témoignage nous a été confirmé par plusieurs personnes et rien ne serait moins prudent pour une famille que d'essaver de se dérober à cette dime humaine. D'ailleurs, les avantages matériels considérables qu'offre l'état ecclésiastique, les accommodements que l'on peut se permettre avec la règle si rigoureuse en apparence ne font pas envisager avec crainte la prise de l'habit. L'armée monacale n'est pas seulement nombreuse et bien disciplinée, elle est concentrée dans 3,000 monastères semblables à des forteresses, perchés sur les rochers des montagnes, largement approvisionnés, remplis d'armes et de munitions auxquelles les lamas, malgré leur ministère de paix, ne redoutent point de recourir. En cas de danger public, la trompette sacrée sonne, les moines décrochent leurs fusils et leurs lances, se font des pantalons de leurs plaids (zang-gos) et partent en guerre. Autour de ces monastères s'étendent de vastes terres qui sont leur propriété, des cultures et des pâturages qui nourrissent d'immenses troupeaux. Cultures et paturages sont confiés au soin de métavers gonog, qui ne possèdent rien en propre, qui prennent à forfait la culture des terres et la surveillance des troupeaux des moines, sont tenus de fournir chaque année une quantité de beurre, de laine, d'orge, déterminée d'avance par le trésorier. Si les troupeaux ou les champs confiés au métaver produisent davantage, le supplément est pour lui; de même le croît probable des bestiaux est fixé chaque année par le trésorier, et le métaver profite du surplus. Le trésorier calcule assez rigoureusement pour que le profit des métayers soit mince et presque toujours il prend pour le couvent plus de la moitié du revenu brut. Ces gones og ne sont

pas seulement agriculteurs et pasteurs, ils sont aussi industriels; ils fabriquent pour le compte de leurs seigneurs ecclésiastiques des étoffes de laine, de l'orfèvrerie, des poteries, ils sont maçons, charpentiers, forgerons, meuniers, caravaniers. Ils sont soumis à la juridiction des lamas et leur doivent toutes les corvées qu'il plaît à ceux-ci de leur imposer sans qu'il leur soit jamais dù de salaire. Toutefois ils n'échappent pas entièrement à l'autorité du gouvernement de Lha-sa; ils lui paient l'impôt jusqu'à concurrence des deux tiers de ce que paient les sujets directs et peuvent recourir en appel à sa justice dans certains cas et selon certaines règles qu'il ne m'a pas été possible de préciser. Outre leurs propriétés foncières et bàtics et leurs troupeaux, les couvents possèdent des trésors accumulés depuis des siècles, or, argent, objets précieux qui sont quelquefois d'une richesse considérable. Ils recoivent une foule de dons et legs, il n'est pas de Tibétain qui meure sans laisser au couvent voisin une bonne part de ses biens mobiliers, tout enfant qui entre en religion apporte une dot proportionnelle à ses movens, tout lama donne à son couvent une part de ses gains personnels, car le lama n'est pas du tout une non-valeur économique. Il est, selon les cas, curé, tireur de cartes, diseur de bonne aventure, nécromancien, médecin, apothicaire, peintre, sculpteur, imprimeur, écrivain, lecteur, marchand et mendiant; il vend des statuettes, des moulins à prières, des livres, des porte-bonheur, des rosaires, des indulgences en pilules, des prières, des formules, des charmes et des amulettes contre tous les malheurs possibles et impossibles, des remèdes, des conjurations et des horoscopes. Si un homme se marie ou s'il meurt, les lamas viennent le plus nombreux possible prêter leur concours movennant finance, s'il lui arrive un malheur, ils touchent pour conjurer la mauvaise fortune, s'il lui arrive une bonne fortune, ils touchent pour rendre des actions de gràces, s'il ne lui arrive rien, ni agréable ni désagréable, ils touchent encore pour empêcher que les choses n'aillent plus mal. Tout le casuel est au bénéfice particulier du moine sauf la dime prélevée par la communauté. Si un lama laisse à sa mort une fortune personnelle elle passe à sa famille, excepté la part qu'il laisse toujours par testament au

monastère. Au reste, les moines s'entretiennent à leurs frais, ils ont dans le couvent une maison ou une chambre à part, où ils vivent plus ou moins confortablement selon leurs movens et leur piété. La communauté se contente de leur fournir une certaine quantité d'orge (110 kilogrammes par an au La-dag), le thé beurré trois fois par jour et une pièce de laine pour le vêtement. La dépense qu'elle fait n'est pas égale au profit qu'elle tire de ses membres, et encore ses charges sont-elles allégées par les offrandes des laiques ou des lamas riches, qui paient souvent une tournée de thé ou une pièce de laine à tous les religieux du couvent. Les grands lamas, étant personnellement plus riches que les autres, sont naturellement entretenos aux frais de la communauté; en vertu de leur dignité ils reçoivent des aumônes abondantes des dévots, les trésoriers gagnent dans leur administration des sommes considérables et ont toujours part, en général pour un cinquième, aux affaires commerciales du couvent. Les monastères disposant de la plupart des capitaux du pays, ils ont accaparé presque tout le commerce et toute la banque et ce ne sont point la les moindres sources de leurs revenus. Du commerce nous avons déjà parlé ; quant à la banque, les couvents se chargent de faire valoir l'argent des particuliers en le mettant dans leurs propres entreprises; surtout ils prêtent à 30 pour 100 à tous ceux qui en ont besoin, pourvu qu'ils puissent fournir de bons gages, principalement fonciers. Si l'emprunteur ne paie pas au temps dit, on montre de la condescendance et de la longanimité, on le laisse s'enfoncer, on l'y aide un peu et l'on finit par le saisir et par annexer ses champs à ceux du monastère. Aux prolétaires on ne prête pas, car en ce cas ce serait donner et le lama reçoit, mais ne donne pas. Si l'on voulait chercher un terme de comparaison dans l'histoire on pourrait dire qu'un couvent tibétain est un patricien romain collectif, grand propriétaire et justicier, avant sous ses ordres de nombreux agents et de nombreux serviteurs, qui font de sa maison et de ses annexes une cité entière, produisant toutes les denrées nécessaires à la vie, pourvue de toutes les industries indispensables ou de luxe, important et exportant de grandes quantités de marchandises. Le rapprochement paraît encore

plus juste si l'on considère que les lamas, comme les patriciens d'autrefois, sont maîtres des auspices, seuls en possession des formules qui agissent sur les dieux et qu'ils régnent sur les àmes comme sur la matière. Cette cause morale de la puissance du clergé n'est peut-être pas moins puissante que toutes les autres réunies, il n'a pas converti les esprits à la vérité, mais il leur a appris le respect pour les ministres de la divinité, dont plusieurs centaines sont des dieux sur la terre, dont quelques autres sont capables par la force de la méditation de retenir leur haleine assez longtemps pour être enfin délivrés des lois de la gravitation et s'élever dans les airs. La religion du Tibétain consiste essentiellement dans un ensemble de pratiques superstitieuses et dans la vénération pour les lamas auxquels ce serait un crime sans nom que de causer le moindre tort. Un vol commis au détriment d'un religieux entraîne une amende dix fois plus forte que celui commis au détriment d'un laïque; le meurtre d'un laïque coûte trois ou quatre fois moins cher que celui d'un moine. Cela n'empêche point les Tibétains d'aimer à dauber leurs moines, à critiquer leur âpreté au gain, leur tyrannie, à railler leur hypocrisie et à conter des histoires gaillardes sur leur compte. Ils ressemblent en cela aux Italiens du moyen âge, mais leur hardiesse n'est qu'en paroles et ils n'en sont que plus humbles et plus serviles en action. Ainsi, et pour nous résumer, le clergé tibétain possède tous les éléments de domination connus : l'autorité religieuse, la richesse territoriale, la suprématie financière et commerciale, la force armée, le nombre et la discipline. Il n'est pas jusqu'au prestige qui dérive du principe d'hérédité que ces célibataires n'aient trouvé le moven de s'attribuer d'une manière très particulière, car ceux des lamas en qui réside l'autorité spirituelle sont considérés comme des hypostases divines, dont ce n'est point seulement la race qui se perpétue à travers les siècles, mais la personne elle-même qui se réincarne, toujours identique, sous des formes successives.

J'ai présenté jusqu'à présent le clergé tibétain comme un corps un et indivisible, c'est la première apparence, mais si nous poussons plus avant notre examen, nous vovons que ce clergé est divisé en plusieurs ordres monastiques différents, qui ont chacun leur hiérarchie spéciale, leur général propre et indépendant. Le Talé lama n'est que le général du plus important de ces ordres; les généraux des autres ordres ont pour lui la déférence due à une personne éminente en dignité, mais ils ne lui sont nullement subordonnés au point de vue religieux, ils ne lui doivent obéissance qu'en tant qu'il est actuellement souverain temporel et c'est pour cela qu'il est absolument inexact de comparer le Talé lama au pape. Dans l'ordre même du Talé lama il y a un personnage, le Pang-tch'en rin-po-tch'é de Ta-chi-lhoun-po, qui n'est pas moindre en dignité spirituelle et n'est inférieur qu'en puissance temporelle. Les Chinois ont bien soin de l'entretenir, de le garder en réserve pour le cas où le Talé lama cesserait d'avoir la docilité nécessaire. L'ordre monastique dont le Talé lama est le chef est celui des Gé-loug-pa (dgé-lougs-pa) qui fut fondé vers l'an 1400 par Tsong-k'apa, moine des environs du Kouk nor que l'on peut comparer à Hildebrandt, comme lui-réformateur des ordres monastiques tombés dans le relâchement et l'oubli des bonnes règles. Il tâcha de ramener le bouddhisme à sa pureté première, de le dégager de la sorcellerie et des pratiques superstitieuses qui le déshonoraient, d'astreindre les vrais fidèles, c'est-à-dire les moines, à une vertu plus austère et au respect de leurs vœux de renoncement et de pauvreté. Il y réussit en partie et quoique depuis sa mort les couvents de sa règle aient de plus en plus dégénéré, cependant ils sont encore ceux où regne le plus d'austérité et de discipline. Les moines qui boivent de l'eau-de-vie ou ont commerce avec une femme sont battus et chassés; aussi rencontre-t-on un assez grand nombre de Gé-loug-pa défroqués. On prétend, il est vrai, que le châtiment n'atteint guère que les pauvres hères qui n'ont point d'argent pour amollir les règlements et ceux qui les appliquent; toutefois il ne faudrait pas accorder aux racontars populaires plus de créance qu'ils n'en méritent et s'il y a évidemment des abus il n'en est pas moins vrai que beaucoup de grands lamas sont au-dessus de tout soupçon. Quant à la sorcellerie, elle était un moven de domination trop efficace pour qu'on y put renoncer sans se résoudre du

même coup à une situation subalterne, aussi les Gé-loug-pa, tout en gardant sur ce point une certaine réserve, comptent cependant dans leurs rangs les deux ou trois plus grands sorciers du Tibet et le fameux couvent de Ra-mo-tch'é à Lha-sa est une véritable école de magie. Depuis Tsong-k'a-pa tous les chefs des Gé-loug-pa, appelés Talé lama ou Gya-mts'o rin-po-tch'é (Rgya-mts'o rin-po-tch'é)<sup>1</sup>, ont été tenus pour des incarnations d'Avalokita ou Tchan-ré-zig (Spvan-ras-gzigs), le créateur, le juge des àmes, hypostase céleste d'Amitaba, le Bouddha-Soleil. Tchan-ré-zig s'était déjà incarné autrefois dans le roi Srong-tsan-gampo, il est le patron particulier du Tibet, celui à qui s'adresse l'invocation répétée des milliards de fois: Om ma-ni pad-mé houm! Le Talé lama actuel, T'oub Tsan, né en 1876, est, selon la seule liste authentique et officiellement reconnue à Lha-sa, le 12 successeur du premier Talé lama, né en 1391. A côté des Gé-loug-pa il existe une vingtaine d'ordres différents, mais quatre seulement valent qu'on les mentionne. Le plus ancien de tous, le plus corrompu aussi, est celui des Nying-ma-pa (Rnying-ma-pa = les vieux) dont l'origine remonte à Padma Sambhava lui-même. Ce premier apôtre du Tibet avait été obligé, pour répandre au vmº siècle largement le Bouddhisme, de l'agrémenter d'une foule de diableries empruntées à l'Inde et à la vieille religion locale, combattant ainsi les Pon-bo avec leurs propres armes. Les Nying-ma-pa ont suivi les errements de leur patron, à qui ils rendent un culte idolàtrique, et ils sont encore aujourd'hui adonnés à toutes les pratiques de la magie familières aux Pon-bo. Leur règle est peu sévère et n'ordonne point le célibat. Leur couvent principal, où réside leur Bouddha vivant, est celui de Tsa-ri; Sag-ti gon-pa dans le Ladag et peut-être Dé-rgyé gon-pa appartiennent à cette règle, comme aussi le couvent de femmes de Sam-ding sur le lac Yam-t'og, dont l'abbesse

<sup>1.</sup> Talé lama est mongol. Gya-mts'o-rin-po-tch'é est tibétain. Le premier titre, quoique étranger, est assez connu au Tibet. Talé signific mer, océan comme Gya-mts'o. Rin-po-tch'é = joyau précieux. Le titre le plus fréquemment employé après celui-ci est Bang (dbang) rin-po-tch'é = Sa Très Puissante et Très Précieuse Majesté.

est une incarnation d'un divinité-truie fort révérée, assimilée à la déesse indienne de l'aurore, mais qui est probablement un reste du vieux culte local. Les Tibétains croient proprement que les nonnes de ce couvent sont des truies sous forme humaine et reviennent à leur véritable nature lorsqu'elles le veulent. Le porc joue un grand rôle dans la religion populaire des Tibétains; c'est un puissant ennemi des mauvais esprits et le dieu du fover est représenté avec une tête de porc. Il est probablement le symbole de la fécondité de la nature. Le nombre des moines Nving-ma-pa est très considérable et il n'est point sùr qu'il n'égale pas celui des Gé-loug-pa. Le mouvement réformiste, qui se produisit au xic siècle sous l'influence d'Aticha, donna naissance à deux ordres différents qui se subdivisèrent par la suite en plusieurs sousordres. Celui des Kar-gyou-pa ent peu de succès parce qu'il était un ordre d'ermites; mais il en sortit les deux sous-ordres importants des Kar-ma-pa et des Doug-pa (Hbroug-pa). Les principaux monastères des Kar-ma-pa sont ceux de Sou-ts'our, au nord de Lha-sa, et de Gyé-sé; le centre des Doug-pa est Dé-djen-tchou gon-pa.") et leur couvent le plus célèbre et le plus riche est celui de Hi-mis dans le La-dag. Dans le Bhoutan il n'y a que des moines de cette dernière règle, quin'est pas beaucoup plus austere que celle des Nying-ma-pa. L'ordre des Sa-skva-pa, qui recut de Khoubilav la souveraineté temporelle sur le Tibet, domine encore aujourd'hui en Mongolie et dans le Tibet nordoriental. Son Bouddha vivant qui réside à Sa-skya gon-pa au sudouest de Ji-k'a-tsé est vénéré également des Nying-ma-pa. Le gégen d'Ourga, le grand lama de Mongolie, appartient à cet ordre. Les moines de Gyé-rgou gon-pa, de Tong-bou-mdo, de Tou-ten gon-pa de Toug-tchi gon-pa, sont des Sa-skya-pa. Leurs couvents sont peints de bandes longitudinales blanches, noires, rouges, bleues, jaunes, qui sont précisément les cinq couleurs afférentes aux cinq éléments sacrés. Les lamas de cet ordre peuvent boire de l'eau-de-vie et le célibat n'est pas considéré comme nécessaire, mais seulement comme méritoire.

Tous les religieux autres que les Gé-loug-pa sont appelés vulgaire-

ment par les Chinois lamas rouges par opposition aux Gé-loug-pa, qui sont surnommés lamas jaunes à cause de la couleur du chapeau porté par les officiants dans les cérémonies du culte. Tous ces ordres se distinguent surtout par la discipline, par une dévotion particulière pour telle ou telle hypostase du Bouddha, par le choix d'une divinité tutélaire propre. Les différences dogmatiques sont pour nous insignifiantes; elles ne sont pas plus grandes que celles qui séparent l'Eglise catholique romaine de l'Eglise catholique grecque. Beaucoup de lamas les ignorent totalement, et les rivalités, quelquefois très aiguës, qui existent entre les divers ordres ont des motifs temporels plus que spirituels. Tous, sans exception, reconnaissent le Pang-tch'en rin-po-tch'é et le Talé lama comme les plus hautes incarnations de la divinité, les Géloug-pa à leur tour admettent l'authenticité des incarnations vénérées par les Nving-ma-pa ou les Sa-skya-pa, et celles-ci ne sont point subordonnées aux premières puisque les unes et les autres représentent en principe un seul et même Dieu. Le Talé lama est simplement primus inter pares; il n'a aucune autorité sur les autres ordres, il ne peut pas réformer leur règle qui n'a jamais été soumise à son approbation. Pour le peuple, il ne s'occupe point de ces divergences; tous les lamas, jaunes ou rouges, lui paraissent avoir également qualité pour agir sur les puissances surnaturelles, pour le soustraire aux malices des diables, lui procurer une bonne santé, de bonnes récoltes et une heureuse transmigration.

## XI. — ADMINISTRATION ET POLITIQUE.

Au point de vue politique, tout le Tibet, excepté le La-dag, le Baltistàn, le Spi-ti et une partie du Sikkim, relève de la Chine, mais il est bien loin de former une unité administrative. Depuis les temps les plus anciens le Tibet est divisé en quatre provinces qui coupent le pays

en zones longitudinales et qui sont, en commençant par l'ouest : le Nga-ris (Mnga-ris = Région dépendante), le Tsang (Gtsang = la contrée pure), le Bou ou Wou<sup>1</sup> (Dhous = la contrée centrale), le K'am (K'ams, le pays). Le Nga-ris comprend le Baltistan, le La-dag, les districts de Gar-t'og et de Rou-t'og, le Tsang a pour capitale Ji-k'a-tsé, Lha-sa est la capitale du Bou, Tch'a-mdo peut être considéré comme le centre du K'am, qui est la plus vaste des quatre provinces. Cette division purement historique ne répondant aujourd'hui à aucune réalité, je la rappelle seulement pour mémoire. Pour l'administration chinoise le Tibet est de notre temps partagé en trois parties : le sud-ouest qui dépend directement du vice-roi de Seu-tchouen, le nord-ouest qui est soumis à l'autorité du légat impérial de Si-ning, le reste, c'est-àdire le plus gros morceau, qui relève du légat impérial de Lha-sa. La circonscription de ce dernier comprend le royaume du Talé lama et diverses principautés détachées. Nous nous occuperons d'abord du rovaume de Lha-sa qui forme la partie la plus importante et la plus peuplée du Tibet. Les limites en sont l'Inde anglaise et le Turkestan chinois, les sources du Tchou-mar, les montagnes qui séparent le haut Nag tchou du haut Chag tchou, le col T'a-ts'ang la, la vallée du Nag tchou, la vallée du Mékong à partir de 31° environ jusqu'à près de 28°. Hors de ces limites quelques territoires sont contestés comme nous le verrons ; à l'intérieur le Pang-tch'en rin-po-tch'é de Ta-chi-lhoun-po étend son autorité sur près de 100,000 âmes dans la province de Tsang, le grand lama de Sa-skya gon-pa est maitre dans son district. Po voul, habité surtout par des Pon-bo, forme une enclave indépendante du Talé lama et relevant directement du légat impérial de Lha-sa. J'estime que les territoires soumis directement à l'autorité du chef des moines Gé-loug-pa contiennent une population d'environ 1,500,000 habitants dont 300,000 religieux.

Le gouvernement sous sa forme actuelle a été organisé par les Chinois, qui en 1751 ont aboli définitivement la royauté laique et remis le

<sup>1.</sup> Qui est la forme chinoise.

pouvoir temporel entre les mains du Talé lama; mais celui-ci n'a politiquement parlant qu'un titre purement honorifique, il n'est que le dépositaire nominal de l'autorité publique et il n'en pourrait guére être autrement puisque par principe il est élevé au trône des les langes; d'ailleurs il avilirait sa divinité à s'occuper de trop près des affaires du monde. Le pouvoir effectif appartient à un lama qui a le titre de viceroi, g) a-ts'ab (rg) al-ts'ab), qui nomme ou confirme tous les fonctionnaires, règle toutes les affaires de haute importance de concert avec les ka-lon (bha-blon). Ceux-ci, au nombre de quatre, sont tous laïques, ils ont la direction générale de l'administration, et sont dépositaires du sceau roval, mais sont tenus de rapporter au vice-roi les affaires considérables. Au dessous des ka-lon il v a 16 ou 17 collèges administratifs de deux ou trois membres, laïques ou religieux, tels que le collège des comptes (tsi-pon), le collège du trésor (tch'ag-dzót), le collège des greniers publics (n) er-ts'ang-pa), le collège de la justice (chagspon), etc. Les ka-lon ont autour d'eux une cour de jeunes attachés (toung-kor = droung-hkor) tous nobles de naissance, parmi lesquels se recrute à peu près exclusivement le personnel administratif laique. Le territoire tibétain est divisé en 80 (?) districts administrés par des préfets (dzong-pon = rdzong-dpon), qui, comme les fonctionnaires chinois, cumulent les fonctions administratives, judiciaires et financières.

Le gouvernement tibétain prélève peu d'impôts en argent, il tire le plus souvent de chaque district des contributions en nature selon le genre de productions propre à ce district, du beurre, des peaux, de la laine brute, de l'orge, du blé, des pierres à aiguiser, etc. Nominalement l'impôt est d'environ 1 60 du capital (1 roupie pour 5 yaks), mais l'arbitraire des fonctionnaires accroît notablement la proportion. De plus il y a des contributions en main-d'œuvre, fabrication pour le compte de l'État de tissus de laine, d'armes, d'ustensiles, d'outils, transport de bagages, construction et réparation de routes, ponts, forts, bâtiments divers. Si, heureusement pour les contribuables, l'État ne se prodigue pas en travaux publics, en revanche lui et ses

agents font sans cesse circuler sur les chemins des marchandises et des bagages pour le transport desquels les sujets sont tenus de fournir gratuitement des chevaux, des yaks ou à l'occasion leurs épaules. Il n'est rien qui les fasse murmurer plus que cette corvée ou-lag, du turc اولاغ qui les surprend souvent au moment où ils ont le plus besoin de leur temps et de leurs bêtes. Joignez à cela les ventes forcees à prix surfaits, dont nous avons déjà parlé et auxquelles le gouvernement a recours plus ou moins selon l'état de sa caisse, enfin les dons gratuits qui sont obligatoires; tout bon et loval sujet, et tout sujet est tel par définition, est tenu de faire l'aumône à l'État et. lorsqu'il meurt, de lui léguer une partie de ses biens meubles. En somme, au Tibet, les enfants n'héritent rien de la fortune mobilière de leurs pères, ce qui ne revient pas au gouvernement passant aux moines. Le Talé lama a pour sa part une ressource spéciale dans la vente des indulgences, qui prend les formes les plus inattendues, dans celle des statuettes, des amulettes et des chapelets bénits. Il envoie ses agents dans tous les pays bouddhiques, dans le Tibet proprement dit, au La-dag, en Mongolie et en Chine pour vendre en son nom des pièces de laine ou du thé aux prix les plus exorbitants, ajoutant en sus de la marchandise une quantité d'indulgences proportionnée à la générosité des fideles.

Les fonctionnaires ne touchent point de traitement, mais reçoivent à titre de bénésices des territoires plus ou moins vastes sur lesquels ils ont le droit de rendre la justice et de prélever des taxes pour leur propre compte. Ils ont en outre diverses sources de profit légales ou illégales: ils perçoivent des retenues sur le produit des impôts, ils réquisitionnent des ouvriers à titre gratuit ou quasi gratuit pour leurs besoins particuliers, ils se font donner des cadeaux en diverses circonstances, don de joyeux avenement, coup de l'étrier, etc., ils gardent le produit des amendes dont ils frappent les coupables, enfin ils touchent des épices des plaideurs. Cette dernière source de revenus est parmi les meilleures, car si le plaideur n'apporte pas quelques mottes de beurre sous son manteau, si l'argent ne résonne pas dans sa bourse, si un mouton ne bêle pas derrière lui, si quelques poulets ne piaulent pas

dans son sac, sa cause est déclarée mauvaise et il est condamné aux dépens. Les Tibétains le savent et s'exécutent sans répugnance, pensant comme Crispin que la justice est une si belle chose qu'on ne saurait trop cher l'acheter. Le menu peuple montre en général à l'égard des magistrats et des agents de l'autorité une servilité rampante que je n'ai observée au même degré ni en Turkestan, ni en Chine. Ce respect n'est pas inspiré au Tibétain par l'estime, mais par un état d'àme où se mèlent la crainte des coups, la crainte superstitieuse, le sentiment de sa propre misère et de sa faiblesse contre les maux qui l'assiègent. Le roi et ses agents, même laïques, sont considérés comme participant à la nature divine, par suite on a d'eux la même opinion que l'on a des dieux, êtres redoutables et malfaisants, qu'il faut éviter avec grand soin d'irriter et contre lesquels il faut se protéger par des incantations. Un Tibétain n'entame pas un procès sans avoir accompli certains rites destinés à obliger le juge à lui donner raison.

La paix publique est assurée par une sorte de gendarmerie composée de gens appelés aptouk (?). Il y en a plusieurs centaines dépendant directement du gouvernement central, en outre chaque préfet en a plusieurs à sa disposition. Les gendarmes du gouvernement central sont nourris aux frais de l'État; mais ils vivent chacun à part dans leur famille et ne reçoivent pas de salaire. Ils doivent avoir leurs armes et leur cheval et être toujours prêts à partir à la première réquisition. Quand le père est trop vieux, le fils lui succède. Les gendarmes départementaux ne sont pas nourris aux frais de l'administration, ils sont seulement exemptés d'impôts. C'est de plus un titre d'honneur, les aptouk sont tous de bonne famille et jouissent d'un certain crédit.

Il n'existe point d'armée régulière, sauf une petite troupe à Lha-sa qui sert de prétexte au maintien en activité de six généraux, da-pon (mda-dpon) et de 156 autres officiers. Le peuple entier est organisé en milice de la même manière que les Mongols, mais avec moins de rigueur. Tout homme reconnu capable de porter les armes et de supporter les frais de son équipement militaire est tenu de servir en qualité de soldat toutes les fois qu'il en reçoit l'ordre. Son entretien

pendant la durée de la campagne est à sa charge. C'est une très lourde charge, car il v a de très longues distances à parcourir par de très mauvais chemins. Bien commandés, les Tibétains feraient d'assez bons soldats, pourvu qu'on ne les emmène pas hors de leur pays. Ils sont habitués à la marche, se font un jeu de franchir des montagnes qui feraient hésiter des étrangers, se nourrissent facilement, craignent peu les intempéries, sont exercés au maniement des armes, ont un respect profond pour leurs chefs et rien n'est plus facile que de leur inspirer par des movens humains ou surnaturels la plus absolue confiance dans la victoire. Mais le cléricalisme a énervé l'esprit militaire et ceux qui se sont faits conducteurs d'hommes, souvent violents, sont timides et làches. Lors des affaires du Sikkim le gouvernement avait rassemblé à grand'peine sur la frontière anglaise 30,000 hommes dont quelques-uns venaient de Tch'a-mdo, avant cheminé deux mois en portant toutes leurs provisions: le jour du combat venu, les Anglais bombarderent les grands lamas réunis sur un tertre, ceux-ci tournèrent bride aussitôt, n'avant imposé une pareille corvée et presque la ruine à de pauvres gens que pour leur donner leur propre honte en spectacle.

Malgré l'absence d'armée permanente et la faiblesse de la gendarmerie, le gouvernement sait faire obéir ses ordres jusque dans les districts les plus reculés. Cela est dù à la terreur qu'inspire la rigueur avec laquelle il punit les moindres fautes contre son autorité, à la présence dans tous les centres de quelque importance de hauts fonctionnaires, assez grands pour être respectés, trop petits pour oser rien tenter contre l'État, au savant système d'espionnage mutuel organisé dans toute la société, au grand nombre de lamas répandus partout, dévoués au gouvernement qui fonctionne par eux et pour eux. En effet, au point de vue politique et administratif le clergé a réduit l'élément laïque à la portion congrue et ne lui a laissé que ce qu'il ne lui pouvait ôter sans risquer de l'exaspérer jusqu'à la révolte. A la vérité, les quatre ministres sont laïques, mais ils sont subordonnés au vice-roi religieux. Dans le gouvernement central il y a un nombre égal de lamas et de laïques, dans chaque district il y a deux préfets: l'un religieux, l'autre

laïque, qui sont censés égaux tandis qu'en réalité le second a pour attribution principale d'approuver du bonnet les actes du premier. Un laïque est-il chargé d'une mission spéciale, diplomatique ou autre, il est toujours flanqué d'un lama, qui ne dit rien, semble n'avoir qu'à égrener son rosaire, mais qui surveille les paroles, les faits et gestes de son compagnon et les rapporte à Lha-sa. La situation sociale du clergé telle que je l'ai décrite au chapitre précédent faisait prévoir cette conséquence.

Absolue en théorie, l'autorité du pouvoir central est limitée en pratique par les privilèges du clergé en général auquel on doit la plus grande déférence et par les privilèges des seigneurs locaux. A Lha-sa le vice-roi n'est maître qu'en apparence. Choisi obligatoirement parmi les membres de l'un des trois plus grands monastères des environs : Dépoung (hbras-spoungs), Sé-ra (ou Ser-ra) et Ga-ldan (dga-ldan), il est un instrument dans les mains de celui des trois auquel il appartient et il lui donne une influence prédominante. D'ailleurs les autorités ecclésiastiques de ces trois monastères sont toujours consultées dans les affaires importantes et chacun d'eux adjoint un délégué spécial à toute mission officielle. Tous trois placent un grand nombre de leurs membres dans les offices publics et il n'est guère de fonctionnaires qui ne sortent de l'un d'eux, tous trois sont également entretenus aux frais de l'Etat et l'on peut dire que tout le produit liquide des impôts, qui n'est pas absorbé par la cour de Talé lama et le culte officiel<sup>1</sup>, est employé à pensionner Dé-poung, Sé-ra et Ga-ldan. En dernière analyse ce sont ces trois couvents qui, en raison du nombre de leurs moines (20,000)<sup>2</sup> de leur richesse, de la multitude de leurs serviteurs, de leur voisinage

<sup>1.</sup> Dépenses du culte officiel, cérémonies, prières, etc.: 800,000 francs, du Talé lama et de sa cour, 180,000 francs pris sur l'impôt; il n'est pas tenu compte des bénéfices particuliers du Talé lama qui sont beaucoup plus considérables.

<sup>2.</sup> On dit 9,000 à Dé-poung, 8,000 à Séra, 5,000 à Ga-ldan. Ces chiffres sont probablement un peu exagérés, mais pas de beaucoup. Il y a dans la plaine de Lha-sa 30,000 moines, qui tous voient en se levant les premiers rayons du soleil briller sur le toit d'or du Po-ta-la.

de la capitale, de la quantité considérable de prieurés placés dans l'obédience de leurs abbés, de leurs relations avec les plus grandes familles du pays qui toutes y comptent quelques-uns de leurs membres, sont les vrais maîtres de l'État. Il en résulte entre eux d'ardentes rivalités où les intrigues, le poison et l'émeute jouent tour à tour leur rôle; ce n'est pas à des moyens plus louables que Sé-ra doit sa prééminence présente. Dans les provinces, le gouvernement est limité par les seigneurs terriens qui ont sur leurs serfs certains droits de justice, de corvée et de taxation, surtout par les premiers d'entre eux, à savoir les grands monastères tels que Di-koung, Min-dol-ling, Tsa-ri, Gyang-tsé, Ting-gé, Lha-ri. De plus, il se borne lui-même en abandonnant tout ou partie de ses droits sur des portions de territoire au profit de ses fonctionnaires ou des couvents, à charge pour eux de pourvoir à leur administration et de tenir un registre spécial des recettes et des dépenses qui y sont relatives.

Nous vovons maintenant la complication de la situation politique qui se cache sous une apparente homogénéité : deux aristocraties, une laique, affaiblie et subordonnée, mais subsistant néanmoins; une autre religieuse, elle-même divisée en une vingtaine d'ordres monastiques indépendants, dont quatre ou cinq considérables. Dans le premier de ces ordres deux personnages égaux religieusement, inégaux politiquement ; dans la clientèle du premier de ces personnages trois couvents se disputant l'influence. C'est ce qui fait comprendre comment le gouvernement chinois peut maintenir son autorité au Tibet avec vingt et un fonctionnaires et moins de 1,500 soldats. C'est lui qui a placé le Talé lama et ses partisans dans la haute situation dont ils jouissent aujourd'hui parce qu'il avait vu en eux le meilleur instrument capable de brider le roi et l'aristocratie laique, toujours turbulents et impatients du joug, parce qu'il avait eu l'intelligence très claire qu'une administration ecclésiastique est éminemment propre à mater les âmes, à leur apprendre la mansuétude et l'obéissance; parce qu'enfin, en s'attachant le principal

<sup>1.</sup> V. t. I, p. 262.

chef religieux du bouddhisme, il s'assurait du même coup la fidélité des pieux Bouddhistes que sont les Mongols. Si le Talé lama et son entourage étaient tentés d'oublier les obligations qu'ils ont envers le gouvernement chinois, ils ne sauraient oublier que le Tibet est incapable de résister à une armée chinoise et que l'empereur, en transportant sa bienveillance aux rivaux du Talé lama, causerait à celui-ci de sérieux ennuis. Au surplus, l'empereur n'admet point qu'une incarnation du Bouddha puisse, en vertu de sa nature divine, échapper d'une manière quelconque à l'autorité impériale et, le cas échéant, il s'arroge le droit de retirer de la circulation les Bouddhas qui ont cessé de plaire en leur interdisant par décret de reparaître sous la forme humaine. Aussi le résident général, représentant l'empereur à Lha-sa, jouit-il tant dans les affaires intérieures que dans les extérieures d'une autorité considérable — je ne dirai pas incontestée, — car les Tibétains, avec leur air de douceur, ne manquent point de cette obstination et de cet entêtement qu'on observe chez les dévots de tous les pays.

Ce résident général ou légat impérial (k'ing-tch'ai) a le même grade qu'un gouverneur de province (2° classe du 2° rang, globule rouge foncé). Il est toujours choisi parmi les Mantchous, de même que les légats impériaux de Si-ning et de Mongolie. Il dépend du vice-roi de Seu-tchouen, mais il a le droit de correspondre immédiatement avec Pékin. Il est assisté d'un vice-légat également mantchou, de quinze fonctionnaires, secrétaires ou interprètes mantchous, chinois ou népalais. De plus il y a un intendant (leang t'ai) et un officier militaire à Lha-ri avec 130 soldats, un intendant et quatre officiers à Lha-sa avec 500 hommes, un intendant et 6 officiers à Ji-k'a tsé, avec 700 hommes et un officier avec quelques soldats à Ting-gé sur la route entre Ji-k'a tsé et le Népâl. Les troupes sont entretenues par le trésor du Seutchouen; les intendants sont nommés par le vice-roi de cette province, ils sont chargés de paver les troupes et font les fonctions de consuls, c'est-à-dire qu'ils jugent les différends entre les marchands chinois ou entre ceux-ci et les Tibétains. Le légat impérial a seul qualité pour gérer les affaires étrangères du Tibet, cependant il est tenu de consulter les autorités locales. A l'intérieur, aucun fonctionnaire, aucun abbé de grand monastère n'est nommé sans son approbation; il a le droit de contrôler les finances publiques. D'ailleurs, il est égal en dignité au Gya-ts'ab, par conséquent supérieur aux ministres, qui n'ont que le rang de tuo-t'ai (3° rang, globule bleu clair), et à tous les fonctionnaires, qui lui doivent donc en principe obéissance absolue. Mais son autorité n'est acceptée et respectée qu'à condition qu'il ne la fasse pas trop sentir. Il a le droit d'oulag dans tout le Tibet et comme à tous les fonctionnaires tibétains il lui est assigné à titre d'apanage un certain nombre de cantons, où il percoit les impôts et exerce tous les droits de la souveraineté. C'est ainsi que le canton de Dam et une partie de pays au nord du Dam-la-rkang la ressortissent au légat impérial. Au Tibet comme en Mongolie la cour de Pékin a soin d'allouer des traitements aux principaux personnages; c'est un signe de souveraineté en même temps qu'un moven d'action, assez faible, il est vrai: le Talé lama lui-même et le vice-roi touchent de ce chef une certaine somme, les ministres recoivent 750 francs chacun avec quatre pièces de satin par an et l'ensemble des couvents environ 300,000 francs.

Les Chinois, non plus ici que dans le Turkestan, ne cherchent à tirer parti des ressources économiques du pays. Ils y entretiennent bien un certain commerce, ils s'y sont bien réservé comme dans le Turkestan le monopole du thé, mais ils n'ont rien fait pour améliorer les voies de communication, perfectionner les cultures, développer l'industrie pastorale, qui pourrait fournir de laine tout le sud de l'Asie, exploiter les mines diverses dont le sous-sol semble être fort riche. Les marchandises chinoises ne sont admises qu'en payant un droit d'une pièce d'argent par paquet, les marchands chinois ne peuvent résider dans le pays, et il ne leur est permis d'y pénètrer pour faire le commerce que munis d'un billet de l'administration du Seu-tchouen, lequel n'est valable que pour un an ; ce terme écoulé, ils sont obligés de s'en aller. Quant aux femmes chinoises, il leur est absolument interdit à toutes, mème aux femmes des fonctionnaires et officiers en service dans le Tibet, de mettre le pied dans ce pays. Aussi, tandis que dans le Turkestan on rencontre du moins un

petit nombre, de colons chinois, on ne trouve pas un seul enfant de l'Empire du milieu établi au Tibet. Ces mesures sont attribuables à un sentiment de prudence de la part du gouvernement de Pékin, qui tient à éviter les difficultés et les affaires, et aussi à l'intolérance nationale des Tibétains qui ne veulent pas souffrir d'étrangers chez eux. Les moines, ces représentants d'une religion qui a pu passer pour une religion de fraternité universelle, n'ouvrent leurs couvents et ne conferent les ordres qu'aux Tibétains, fils de Tibétains. Les points de vue économique et colonial sont pour les Chinois tout à fait secondaires, c'est surtout dans un intérêt stratégique et politique qu'ils se sont annexé cette marche de Tibet afin qu'elle leur serve de barrière contre des voisins indépendants et envahissants. Selon les principes que j'ai exposés à propos du Turkestan, il leur a paru que le meilleur moven pour eux de tenir le pays à bon compte et facilement était d'empêcher les étrangers d'y entrer et de lui ôter ainsi toute tentation d'y nouer, sous couleur de relations commerciales, des intrigues avec les mécontents et d'exciter le peuple à l'insubordination. On a quelquefois agité la question de savoir si ce sont les Tibétains qui veulent fermer leur porte ou les Chinois qui les forcent de la fermer. C'est là une question oiseuse. Les Chinois et les Tibétains se gourment quelquefois, mais ils sont parfaitement d'accord contre les étrangers. Les lamas, jaloux de régner sans partage sur le peuple qui les nourrit, craignent qu'avec les étrangers des idees nouvelles ne pénètrent, que la simplicité des cœurs ne s'altère et que leur clientele ne diminue. Ils savent très bien, et l'exemple du La-dag est là pour le leur rappeler, que si une autre puissance que la Chine s'emparait du Tibet, elle ne manquerait pas, avec la complicité des laiques, de réduire les prérogatives et les bénefices exorbitants des monastères; partant, à quelque ordre qu'ils appartiennent, ils se sentent intéressés à tenir à l'ecart les étrangers, à faire échec autant que possible à leurs prétentions, à faire cause commune à cet égard avec le gouvernement chinois. Profitant de la credulité sans bornes de leurs ouailles, il n'est légende absurde qu'ils n'accréditent sur le compte des Européens, sorciers sinistres qui viennent pour voler au

Tibet ses dieux protecteurs et le livrer en proie à tous les diables déchaînés de l'abime.

Cependant, le gouvernement de Lha-sa ne peut fermer hermétiquement la porte de son territoire, il est bien obligé d'admettre chez lui, sous la réserve d'une surveillance étroite, les indigènes de l'Inde à qui la communauté de religion, ou une vieille coutume ou un traité régulier donne le droit de voyager et de commercer dans le pays. Malgré des entraves génantes, le commerce entre l'Inde et le Tibet est assez actif; dans les principales villes du pays résident, au moins à titre provisoire, des marchands kachmiriens, népalais, hindous; des musulmans de l'Inde occidentale ont bâti une mosquée à l'ombre de la montagne sainte. Par leurs sujets, marchands, pèlerins, pandits, qui circulent secrètement dans le Tibet, les Anglais sont parfaitement renseignés sur ce qui se passe chez leurs soupconneux voisins, sur les dissidences religieuses, sur les factions qui s'y agitent, sur ce qu'ils peuvent en attendre. La topographie de la contrée leur est assez bien connue pour leur permettre, au besoin, une expédition militaire, les cartes présentes n'étant pas plus mauvaises que celles dont nous nous sommes servis pour conquérir le Tonkin. Certains indices autorisent à croire que l'argent anglais s'est glissé parmi les personnages influents du Tibet pour paver des services actuels ou virtuels d'ordre politique. Mais le système d'isolement des Tibétains n'en a pas moins le double avantage de nourrir les défiances et les préjugés du peuple contre les Européens et d'en faire un gardien vigilant comme d'un chien qu'on attache — et enoutre d'empêcher les Anglais d'organiser librement et d'entretenir un parti propre autour duquel pourraient se ranger tous les mécontents et les chercheurs de nouveautés.

Jusqu'à présent les Anglais ont montré peu d'entrain et de décision dans leurs tentatives pour faire cesser cet état de choses. Le dernier fait important a été la conquête du Sikkim accomplie par eux en 1888, consacrée par le traité de 1890. Cette conquête a achevé de leur donner la ligne de faite de la première chaîne de l'Himalaya, sauf toutefois la petite vallée de Tchoumbi où ils ont tenté un effort infructueux.

Cette vallée étant la clef de la meilleure route conduisant de Lha-sa à Calcutta, les Tibétains tiennent beaucoup à la conserver.

Lorsqu'en 1893 nous sommes arrivés sur les bords du Nam ts'o les Anglais et les Tibétains étaient justement occupés à discuter à Dor-djéling sur les termes d'une convention commerciale et cette coïncidence n'a pas été sans nous causer des difficultés. Le gouvernement de l'Inde réclamait l'ouverture au commerce de la route de Dor-djé-ling par la vallée de Tchoumbi et les Tibétains s'y opposaient de toutes leurs forces. Des troupes furent rassemblées et l'on nous racontait qu'on était prêt à en venir aux mains. Enfin tout s'arrangea, et le 5 décembre un traité fut conclu entre les Chinois et les Anglais, stipulant qu'un marché serait établi dans la vallée de Tchoumbi à 11 kilomètres au delà du col Djilep, qui marque la frontière. Les négociants de l'Inde furent autorisés à se rendre à ce marché et à v faire le commerce sous certaines conditions. Les Anglais ont cru peut-être, en établissant le marché de Va-toung, ouvrir au moins une lucarne sur le Tibet, mais les Tibétains ont eu soin d'y mettre un verre dormant. Cet endroit de Yatoung est un endroit absolument désert, où il n'y a ni un homme, ni une maison. Les Chinois, il est vrai, se sont engagés à v élever les constructions nécessaires; c'est un bon billet qu'a La Châtre. La vente du thé de l'Inde étant interdite pour cinq ans, il n'y a pas d'espoir qu'en aucun cas on puisse faire beaucoup d'affaires sur ce marché; mais les Anglais pensent, sans doute, que si l'on n'y échange pas de denrées, on véchangera du moins des coups, ce qui leur permettra d'envoyer quelques sipahs rétablir l'ordre.

Si l'Angleterre a réussi à écorner légèrement la frontière du Tibet, elle a perdu la faculté qu'elle avait au siècle dernier d'y entretenir des agents. En 1772 le grand lama de Ta-chi-lhoun-po ayant écrit à Warren Hastings pour le prier de retirer les troupes britanniques du Bhoutan, Warren Hastings accéda à sa requête et lui envoya en ambassade G. Bogle, qui fut parfaitement bien accueilli. En 1782, le Pangteh'en-rin-po-tch'é étant mort, son successeur reçut les félicitations de Warren Hastings par l'intermédiaire du capitaine Turner. Après lui un

hindou, Pouroungir Gosain, resta à Ta-chi-lhoun-po comme agent permanent du vice-roi de l'Inde et fut même accueilli à Lha-sa. En 1792 le successeur de Warren Hastings, au lieu de soutenir les Tibétains contre les Népalais qui avaient envahi le Tibet, prit le parti des Népalais contre les Chinois qui avaient envoyé une armée pour chasser les envahisseurs. Depuis lors, les Tibétains cessèrent d'avoir des relations amicales avec les Anglais et s'unirent contre eux avec les Chinois. Il ne faut pas d'ailleurs attribuer à ce fait plus de valeur qu'il n'en a réellement: le gouvernement de l'Inde n'avait eu de rapports un peu intimes qu'avec le grand lama de Ta-chi-lhoun-po dont l'importance politique est très faible, et depuis il n'y a pas eu rupture absolue, le Pang-tch'en rin-po-tch'é n'est pas foncièrement hostile aux Anglais et il y a heu de penser que s'il ne tenait qu'à lui il recevrait assez volontiers leur visite. Le Talé lama, au contraire, a toujours montré beaucoup de réserve, quoique dans les débuts les choses n'en aient pas été au point où elles en sont aujourd'hui. En 1810, Thomas Manning, qui n'était, il est vrai, revêtu d'aucun caractère officiel, fut admis à Lha-sa en présence du Talé lama et demoura un an dans la capitale. Nul Européen n'y pénétra plus, sauf le P. Huc, qui en fut expulsé rapidement. Effrayés des progrès immenses et continus de la puissance indo-britannique, les Tibétains se sont tapis dans leur tanière, en ont barricadé l'entrée et ne veulent plus laisser prendre à l'étranger un pied chez eux, de peur qu'il n'en prenne bientôt quatre. Je crois la Chine et le Tibet tellement convaincus de la nécessité de tenir leur porte close qu'ils risqueraient une guerre plutôt que de céder sur ce point. Or, quelque intérêt que l'Angleterre puisse avoir à entretenir de libres relations avec le Tibet, non seulement elle n'entreprendrait pas une guerre pour faire cesser l'isolement où se renferme ce pays, mais elle ne se soucie même pas d'engager pour cela une campagne diplomatique sérieuse. En effet, le Tibet, devenu accessible aux Anglais, le serait du même coup aux Russes, qui pourraient ainsi pousser leurs intrigues jusqu'à la frontière indienne, et l'Angleterre, qui ne peut jamais être sure de la fidélité des innombrables popu-

lations de l'Inde, tient les intrigues de la Russie pour plus dangereuses que ses armes. Aussi j'estime qu'il y a des chances pour que le Tibet ne soit jamais ouvert aux Européens avant qu'il soit sous le protectorat britannique. Le gouvernement de l'Inde n'est pas pressé de s'étendre du côté du Tibet comme du côté de l'Afghanistan parce qu'il n'a pas à craindre le progrès d'une puissance ambitieuse et formidable telle que la Russie. C'a été jusqu'à présent, je le sais, un axiome fondamental de la politique indienne de tenir la Chine aussi loin que possible; mais la Chine n'a de force au Tibet que juste assez pour n'en être point chassée par les indigènes, elle n'est point capable de prendre l'offensive et ne demande qu'à rester en paix et à y laisser ses voisins. Seulement, le jour où l'Angleterre serait incapable de défendre le Turkestan contre la conquête russe, alors il lui paraîtrait nécessaire d'imposer son protectorat sur le Tibet, non pas uniquement en guise de compensation, mais surtout afin de constituer sur sa frontière septentrionale une marche analogue à l'Afghanistan, destinée à écarter un voisinage désagréable et dangereux. C'est le même but qu'elle poursuit de tous les côtés sur sa frontière de l'Inde, et lorsqu'elle l'aura atteint, elle sera munie, avec l'Afghanistan, une partie des Pamirs, le La-dag étendu jusqu'à la lisière du Gobi, le Tibet et la Barmanie, d'un tampon colossal de montagnes, derrière lesquelles elle savourera enfin le repos dans son jardin, à l'abri des orages qui balayent le désert et ne sentant que la brise douce et rafraichissante qui souffle de son océan. C'est un rêve grandiose et charmant, analogue à celui que la Chine avait fait, mais non pas irréalisable, ni absurde. On entend dire quelquefois que le protectorat sur l'Afghanistan est plus génant qu'utile aux Anglais, à plus forte raison en scrait-il ainsi d'un protectorat sur le Tibet. Ce jugement ne me paraît pas être inspiré par une saine intelligence des choses asiatiques. Le gouvernement de Calcutta est ambitieux, mais il a une vue nette et juste des conditions auxquelles il peut vivre et se développer. L'histoire est là pour lui apprendre qu'un ennemi puissant et belliqueux dominant en Afghanistan est bientôt maître du bassin de l'Indus et de la plaine du Gange C'est ce que démontrent avec évidence les exemples des Ghaznévides, du sultan Baber et d'Ahmed châh. Or il en est exactement de même du Tibet. Dès que les Anglais pourront redouter de voir pénétrer dans ce pays l'influence d'une puissance dangereuse comme la Russie, ils seront amenés à y établir leur protectorat. Que les Cosaques entrent à Kâchgar et à Khotan, les sipahs entreront à Ta-chi-lhoun-po et à Lha-sa. Ces deux éventualités dépendent rigoureusement l'une de l'autre.

Il y a plus : le Tibet serait pour l'Angleterre une position excellente pour défendre contre les entreprises de tout autre peuple ce bassin du fleuve Bleu, dont elle est si jalouse, et le conserver dans sa dépendance au moins économique. Si la Chine se montre définitivement impropre à résister ensemble aux ennemis qui l'assiegent de toutes parts et aux maux intérieurs qui lui dévorent les entrailles, si la marche en avant de la Russie du côté de la Mongolie et des provinces du nord en vient à menacer le bassin du grand fleuve, les Anglais sentiront la nécessité pour protéger leurs intérêts, de s'étendre jusqu'à la porte du Seu-tchouen, et de tenir fortement par terre, en occupant la citadelle tibétaine, le fleuve que leur puissance maritime ne suffirait plus à garder.

La Chine comprend très bien la nature précaire de sa domination dans le royaume de Lha-sa menacée par les Anglais d'une part, compromise d'autre part par l'ambition jalouse des lamas qui ne la supportent que dans la crainte de tomber dans un mal pire. Elle cherche à porter remède à cette situation non pas en agissant à Lha-sa et en tàchant de substituer le gouvernement direct au protectorat, ce qui serait trop difficile et hasardeux, mais en diminuant petit à petit l'étendue du pays soumis à l'autorité du Talé lama, en en détachant chaque fois que l'occasion s'en présente quelque parcelle de territoire, en mangeant l'artichaut feuille à feuille. Elle ne demande pas mieux que de laisser les Tibétains tranquilles, mais un Tibet puissant et rebelle ne fait point son affaire. Dans les siècles précédents les luttes entre le clergé et le pouvoir civil avaient été un moyen excellent d'affaiblir le Tibet, et lorsque l'empereur se décida à intervenir en faveur des

représentants de la religion et à leur remettre le gouvernement, il eut soin de garder pour sa peine un gros morceau, les parties de l'est et du nord-est aujourd'hui administrées directement par les vice-rois du Seuchouen et du Kan-sou, de manière que, si le royaume de Lha-sa venait à être perdu par une révolte nationale ou une conquête étrangère, il restat encore une bande de terrain qui servit de couverture à la Chine propre. Les successeurs de K'ien-long ont poursuivi la politique d'empiétements successifs et presque insensibles avec la continuité de vues et la ténacité qui caractérisent la diplomatie chinoise. Ils profitèrent des rivalités tantôt latentes, tantôt actives entre les princes indigènes, les grands lamas, les diverses sectes, prétextes incessants d'intervention, et des qu'un seigneur terrien reclamait avec énergie son indépendance et se montrait assez fort pour la maintenir, ils démontraient au gouvernement de Lha-sa qu'il avait bien tort de se charger d'administrer un vassal aussi turbulent et qu'il valait mieux pour son repos s'en soulager sur les épaules plus robustes de la Chine. Le Dé-ba-djong, de son côté, se servait de toutes les circonstances pour essaver de remettre la main sur les pays qui lui avaient été enlevés; d'où conflits sans cesse renouvelés. Les revers terribles qu'éprouva la Chine après 1860, la révolte des Ta-ping, celle des musulmans du Turkestan, du Kan-sou et du Yunnan firent la partie belle à Lha-sa. En 1863 une guerre ayant éclaté entre le Mé-nyag et le Dé-rgyé, le Dé-ba-djong intervint en faveur de ce dernier à qui il imposa son protectorat, et annexa le Mé-nyag en 1866. Le général du Dé-ba-djong, un certain Poun-ro-pa gouverna le pays pendant dix ans et le pressura sans pitié pour subvenir au luxe barbare dont il s'entourait. Habile politique, il avait réussi à préparer l'annexion des pays voisins de Li-t'ang et de Ba-t'ang et avait déjà passé des conventions secrètes avec les chefs de ces deux territoires. Mais les populations s'étaient plaintes à Lha-sa des exactions dont elles étaient victimes et la jalousie qu'on éprouvait de la puissance et des succès de l'ambitieux général firent écouter ces doléances. On rappela Poun-ro-pa en le promettant de le nommer ministre ; mais il était à peine rentré dans la capitale qu'il mourut subitement en décembre

1877; après lui, son fils, sa fille, ses parents disparurent en quelques semaines et aujourd'hui il ne reste plus un seul membre de sa famille. Le Dé-rgyé profita du départ de Poun-ro-pa pour recouvrer son indépendance et en 1890 le Mé-nyag à son tour, à l'instigation des Chinois, se révolta et chassa les fonctionnaires de Lha-sa. En 1887 le Dé-badjong intervint dans le pays des Hor K'ang-sar, en 1894 il entra en conflit avec les gens de Sou-rmang qu'il prétendait soumettre à l'oulag; mais dans les deux cas ses intrigues furent déjouées par la diplomatie chinoise. Les Chinois, débarrassés des musulmans, avaient repris l'avantage du côté du Tibet. Les pays des Hor-tsi et de Ri-bo-tch'é furent détachés de Lha-sa, en 1886 les grands lamas de Dja-va et de Tch'amdo recurent l'autorisation d'envoyer des ambassades périodiques à Pékin de même que le Talé lama et le Pang-tch'en rin-po-tch'é et leur indépendance à l'égard du Dé-ba-djong fut reconnue. Au moment ou nous écrivons, nous apprenons qu'un préfet chinois a été installé dans le Mé-nyag. Le progrès de la puissance chinoise ne va pas sans rencontrer des obstacles sérieux tant de la part des chefs locaux que de celle de Lha-sa. Quoique le nom de l'Empereur ait conservé dans ces contrées un très grand prestige moral, et que les chefs indigenes préferent la suzeraineté douce et presque insensible de Pékin à la domination plus durc et plus impérieuse de Lha-sa, cependant les efforts qu'ont fait les Chinois pour restreindre la juridiction du Dé-ba-djong n'ont pas été dénués d'inconvénients pour eux-mèmes. Ils ont attisé les sentiments d'indépendance des princes voisins de leur frontière, les ont excités à la révolte contre Lha-sa afin de les rattacher à leur autorité directe ; mais ces princes n'avaient pas rejeté un joug pour passer docilement sous un autre et les Chinois sentirent la difficulté de soumettre à leur loi ceux dont ils avaient encouragé l'indiscipline. Les chefs indigènes réduisirent leurs obligations au minimum, quelques-uns même se refusèrent à tout acte de soumission. Le prince de Dé-rgyé n'admet pas de marchands chinois à résider sur son territoire et ne les laisse passer sur la grande route que movennant finance. Les dix-sept autres états tibétains du Seu-tchouen Tchag-la (Ltchags-la = principauté de Ta-tsien-lou), Li-t'ang, Ba-t'ang,

sur la route de Tch'a-mdo. Mi-li au sud de cette route, le Mé-nyag, les cinq clans des Hor-pa, le T'o-skyab, le So-mo, etc., au nord, bien que depuis longtemps vassaux directs de la Chine, donnent au vice-roi beaucoup de peine pour faire respecter d'eux le peu d'autorité auquel il prétend. Les Chinois ne sont sérieusement installés qu'à Ta-tsien-lou, ils n'ont sur la route de Gyé-rgoun-do que trois petits postes d'une vingtaine d'hommes dont le plus reculé et le plus considérable est celui de Hor Kang-sar près de la rivière Dza tchou. De leur occupation récente du Mé-nyag il est impossible encore de rien dire.

En dehors des Etats Tibétains qui relèvent directement du viceroi du Seu-tchouen, il v en a deux autres catégories qui relèvent l'une du légat impérial de Lha-sa, l'autre du légat impérial de Si-ning. Le légat impérial de Lha-sa est chargé d'exercer le protectorat chinois non seulement sur les possessions du Talé lama, mais aussi sur tous les pays indépendants qui v sont enclavés : Ta-chi-lhoun-po, Sa-skya gonpa, Po-voul et sur tous les pays extérieurs qui en ont été détachés postérieurement à la conquête de K'ien-long, à savoir : la principauté des Hor-tsi, Ri-bo-tch'é, Tch'a-mdo et Dja-va. La circonscription du légat impérial est limitée au nord par les cols Tang la et Dam-tao la, par les montagnes séparant le bassin du Nou tchou de celui du Pam tchou par une ligne traversant le Pam tchou et le Dza tchou-Mékong par environ 31° 40' Lt.; puis la frontière atteint la vallée du fleuve Bleu, la descend jusque par environ 29° 30, de là tourne sur la vallée du Mékong et la suit jusque par environ 27° Lt. Les Chinois entretiennent une petite garnison à Kiang-k'a sous les ordres d'un capitaine une autre à Tch'a-mdo sous les ordres d'un colonel, mais ils ne sont même pas représentés dans les pays de Ri-bo-tch'é et des Hor-tsi. Ce dernier pays qui s'étend entre le T'a-ts'ang la et le Dam tao-la comprend les bassins du Chag tehou et du Sog tehou; au sud du T'a-ts'angla, la petite vallée de Doug-long en fait également partie. La majorité de la population est pon-bo et ça été la cause de sa séparation de Lhasa. Tous les Tibétains qui vivent sur la route de Nag-tchou à Gyérgoun-do dans les limites indiquées, les Dza-mar-pa, les A-tag, les Hor-

pong-ra-ma, les Sog-dé-ma, les Kong-kié-ma, sont dissidents sans aucune exception. Il en est de même de leur chef, qui porte le titre de Hor-tsi-gyab-pé-ko<sup>+</sup>, qui est laïque et vit sous la tente comme tous ses sujets. Sa résidence se trouve à Pa-tch'en à deux jours en aval de Oua-bé soum-do, sur un petit affluent de gauche du Sog tchou. On peut remarquer à ce propos que les chefs tibétains non plus que les chefs mongols n'aiment à s'installer sur les grandes routes, ni au bord des grandes rivières, ni dans les plaines; ils se réfugient le plus souvent dans des endroits écartés, d'accès difficile, vers les sources des fleuves. A 3 jours en aval de Pa-tch'en dans la vallée du Sog tehou s'élève le monastère de Sog-zen-dé, dont les lamas sont indépendants du Hor-tsi-gvab-pé-ko. La domination de ce dernier s'étend d'ouest en est depuis le grand tributaire oriental du Ts'o nag par environ 89°15′ lg. jusqu'à Bon-mou-mdo par 94° lg. Il a sous ses ordres un certain nombre de chefs de tribus ou dé-ba et reçoit un traitement léger de l'Empereur de Chine. Ce roitelet, dont le pays est pauvre et peu peuplé, et qui est habillé d'une simple robe de peau de mouton, semble être assez bien obéi; il perçoit sur chaque famille et chaque tête de bétail un impôt très modéré dont le légat impérial touche une partie. Celui-ci n'a point d'agent dans le pays, mais de temps à autre il envoie un officier à Pa-tch'en pour recevoir l'hommage et le tribut du prince.

La troisième partie du Tibet soumis à la Chine est constituée par la circonscription du légat impérial de Si-ning, qui lui-même relève du vice-roi du Kan-sou. Cette circonscription est limitée par celle du légat impérial jusqu'aux sources du Dé-rgyé tchou, puis la frontière remonte au nord-est, traverse le Do tchou à 60 milles S.-E. de Gyérgoun-do, passe par le nord des pays de Dé-rgyé et des Hor-pa, traverse le Ta Kin tchouen par 32° Lt. et va rejoindre au nord-est la frontière

<sup>1.</sup> Gyab, orthographe douteuse. La région au nord du fleuve Nag tchou ou Nou tchou est appelée quelquefois Gya- $d\acute{e}$ , probablement la région du Gya ou Gyab. Dans Gyab-pé-ko on prononce distinctement un double p.

du Kan-sou proprement dit en suivant la ligne de partage des eaux entre le Hoang hô et la rivière Min. Dans ces limites sont compris les états du Van-tch'en gya-po, les quatre tribus des Dza-tchou-k'a-pa, les états du roi des Ngo-log, les tribus des Go-mi, et des Pa-nag, enfin le pays de Nga-mdo. Le Nan-tch'en gya-po, roi laïque, réside à Pam-dzong sur le Pam tchou au nord de Ri-bo-tch'é. Toute la région depuis le Dam-tao la jusqu'à la frontière du Tsa-dam mongol et jusqu'aux bornes du bassin du Do tchou est placée sous sa suzeraineté. Les Tibétains en parlent comme d'un personnage très vénérable, mais aussi comme d'un assez pauvre sire mené en laisse par les lamas. Au reste, dans toutes les principautés du Tibet oriental les lamas ou bien sont les maîtres nominaux et réels ou bien sont complètement indépendants du pouvoir civil et exercent sur lui une influence considérable. Le roi de Ta-tsien-lou est le seul qui ait autorité sur le clergé de ses États, aussi est-il entouré aux veux des Tibétains d'une majesté redoutable et profonde non moins que le roitelet du La-dag, à qui rien au monde ne saurait être comparé sinon l'empereur de Chine en personne. Le pouvoir du Van tch'en gya-pon'est effectif que dans la vallée du Pam tchou dans les environs immédiats de sa résidence. Ailleurs les chefs de tribus, plus ou moins encouragés par les Chinois, ne lui rendent guère qu'un hommage platonique. Celles de ces tribus qui me sont connues sont celles des Doung-pa, des Gé-dji (Gé-rgy ou Gé-rgyé) des Ra-k'i, des Tao-rong-pa et des Nyamts'o. Les Doung-pa s'étendent entre le Dam-tao la et la source du Mékong. Leur chef est campé à Dam-sar-tsa-wo près de la source du Dam tehou, à trois jours à l'est de la route. Les Gé-dji, plus nombreux et comptant trois mille laïques et cinq cents lamas, sont répandus dans le bassin supérieur du Mékong entre le Dza-nag la et le Dzé la. Leur chef est campé à Dza-mar-sang. Les Ra-k'i vont du Dzé la au Ser-kvem la. Les Tao-rong-pa, très supérieurs aux tribus précédentes, sont limités par le Ser-kvem la, le Tao la à vingt milles au sud-est de Gvé-rgoun-do, la limite de partage des eaux entre le Do tchou et le Dza-tchou-Ngolog. Leur pays peu vaste est relativement très peuplé, semé de nombreux villages, et seuls parmi les tribus que j'ai citées ils s'occupent d'agriculture. Ils sont divisés en vingt-cinq clans commandés chacun par un chef laïque; il ne semble pas qu'ils aient un chef général, et les affaires communes sont réglées dans l'assemblée des chefs de clans. En réalité c'est l'abbé Sa-skya-pa de Gyé-rgou gon-pa qui est le véritable maître, et les chefs de clans ne sont en effet que ses agents. Il a trois mille moines dans son obédience, répandus en divers couvents possédant chacun de grandes propriétés et ayant droit de haute et basse justice sur les cantons environnants. Les seules parties du pays qui échappent à son autorité sont les terres et les villages appartenant aux rares monastères Gé-loug-pa, dont le chef est l'abbé de La-boug et qui ne comptent pas plus de 800 moines. Au nord des Tao-rong-pa sont les Nyam-ts'o qui confinent eux-mêmes aux Mongols du Tsadam.

A l'est, la région du Haut Dza tchou, assez peuplée, pourvue de cultures et de villages excepté dans la partie que j'en ai traversée, est indépendante en droit comme en fait du Nan-tch'en gya-po. Elle est divisée en quatre cantons, administrés par quatre chefs indigenes, dont le principal est le supérieur de Toub-chi gon-pa mentionné dans mon premier volume. Puis viennent le supérieur de Ka-nar gon-pa, le chef laïque de Yong-cha et le chef laïque de Chou-ma. Les gens de cette contrée se distinguent à première vue par leur têtes rasées des sujets chevelus du Nan-tch'en gya-po. Ils portent aussi des lances beaucoup plus longues, mesurant environ 3 m 50. Ces traits les font ressembler à leurs voisins de l'est, les Ngo-log, avec lesquels, d'ailleurs, ils ont beaucoup de relations de parenté. Ils sont particulièrement turbulents et s'ils sont un peu plus réservés dans leurs brigandages que les Ngo-log, c'est uniquement parce qu'habitant dans des maisons, ils sont plus exposés à des représailles. Si les sujets du Nan-tch'en gya-po font à la population du Dza-tchou-k'a une mauvaise réputation, ce n'est point qu'eux-mêmes valent beaucoup mieux. La propriété privée est peu respectée parmi eux; on rencontre assez souvent de petites caravanes de Tibétains ou de Chinois dépouillées de leurs chevaux par les indigènes, et les gens de Lha-sa ne passent par la qu'en

nombre et bien armés. Quant aux chefs de canton, la plupart lamas perchés dans leurs lamaseries comme en des nids d'éperviers, il n'est pas rare qu'ils soient complices et justifient les pilleries en invoquant le droit de représailles. En effet chacun craignant d'être volé par son voisin, se dédommage quand il peut, parfois d'avance, et se pave par le vol des pertes qu'il a subies ou pourrait subir à l'avenir. Le système du baramta kyrghyz est partout pratiqué. Lorsqu'un individu a à se plaindre d'un vol, d'un meurtre, d'un rapt, d'un outrage quelconque de la part d'un individu d'un autre clan, au lieu de recourir à l'huissier ou au procureur, il fait appel à son propre clan, qui prend les armes et s'en va razzier les troupeaux du clan auquel appartient le coupable. C'est la manière tibétaine de pratiquer la saisie conservatoire. Il s'ensuit des luttes quelquesois sanglantes, on se fait des prisonniers qu'on jette à l'eau, et de représailles en représailles la querelle peut durer indéfiniment. Il est très difficile d'amener la paix définitive qui efface tous les torts de part et d'autre.

Les Ngo-log¹, appelés ordinairement Si fan par les Chinois, sont maîtres dans toute la région entre le Kya-ring ts'o et la ligne de partage des eaux entre le Ma tchou et la rivière Min; ils descendent au sud jusqu'au 32° degré de latitude, confinent au Dé-rgyé et aux clans des Hor-pa. Ils sont divisés en douze tribus dont la principale est celle des Ken-gen. Leur roi qui porte le titre de Artchoung²-nour-bou gya-po réside dans la vallée du Ma tchou au sud de la puissante chaîne de l'A-mnyé Ma-tch'en. Ils sont équipés et habillés de la même manière que les Dza-tchou-k'a-pa: vêtements de peau de mouton, longue lance, cheveux courts, bonnet plat et rond ajusté à la tête en arrière, formant une sorte de visière en avant. Ils n'ont point de maisons et vivent tous sous la tente, les lamas et le roi comme les autres. Le clergé semble être chez eux dans une condition subalterne, bien qu'il soit assez nom-

<sup>1.</sup> Ngo = face, log = de travers, c'est-à-dire rebelle. Ngo-log tched-pa faire la face de travers est une expression courante pour dire : se révolter.

<sup>2.</sup> Mot d'orthographe douteuse.

breux et non dépourvu d'influence. Les Ngo-log sont absolument indépendants de la Chine, nominalement et réellement. Ils forment une société de pillards régulièrement organisée. Chaque année en été ils font une ou plusieurs expéditions de trois cents à mille cavaliers, qui se dirigent surtout du côté de Lha-sa, qui enlèvent les troupeaux, les femmes, les enfants, pillent les caravanes de marchands. Ces expéditions sont commandées par les chefs de tribus de l'aveu du roi, qui perçoit un tant pour cent des produits. Elles pénètrent quelquefois jusqu'en vue de Nag-tchou dzong et poussent des pointes jusque très avant dans la Mongolie. Les gens du Tsadam les redoutent fort; Naichi où il v avait autrefois des pâturages fréquentés par les Mongols a dù être abandonné à cause des pillages répétés des Ngo-log. Tout autour du pays de ces bandits le vide s'est fait, de grands et riches paturages sont aujourd'hui déserts, nul n'osant s'y aventurer et se mettre dans la gueule du loup; quoiqu'ils ne plantent jamais leurs tentes et ne mènent point leurs troupeaux au delà des monts A-mnvé Ma-tch'en, ils ne permettent à personne de s'installer, ni même de passer entre ces montagnes et le lac Kva-ring. Ce n'est point là la politique du chien du jardinier, c'est une simple variante du protectionnisme. Les Ngo-log, ce faisant, s'attribuent en vertu du droit du plus fort le monopole de l'exploitation du sel du Kva-ring ts'o et ce monopole est très fructueux, car une grande partie du Tibet oriental manque de sel; tout le pays entre le T'a-ts'ang la et Gvé-rgoun-do en est dépourvu et les indigènes pauvres le remplacent par de la terre rouge salée. Les Ngo-log vendent donc leur sel au prix qu'ils veulent aux Dza-tchou-k'a-pa et aux Hor-pa qui le repassent à leurs voisins. Gens pratiques, ils ne ferment pas leur porte à tout trafic, ils ont une sorte de traité de commerce avec les musulmans Salar et avec les gens du Soung-p'an t'ing qui peuvent vendre librement leurs marchandises chez les Ngo-log à condition de céder une certaine part de leurs bénéfices aux chefs de tribus et au roi. Les Salar et les gens de Soung-p'an, étant contrebaudiers, n'y perdent rien; ils pavent seulement aux chefs des Ngo-log ce qu'ils auraient dù paver au fisc impérial. En même temps que négociants et industriels avisés, les Vgolog sont des gens pieux qui savent à quoi la religion les oblige : ils laissent traverser leur territoire aux caravanes de certains couvents tels que La-boug et Lha-brang, qui les pavent en indulgences et en lettres de change sur l'autre monde. Quant aux marchands qui n'ont point de passe-port régulier, ils sont pillés sans pitié et les fonctionnaires chinois sont moins épargnés que personne. La paresse et la corruption de l'administration chinoise l'a toujours empêchée d'employer la force pour imposer l'ordre et la paix. Les mandarins, pour excuser leur négligence, font une peinture très romantique de la contrée habitée par ces bandits, la représentant comme inaccessible, hérissée de montagnes formidables, coupée de gorges ténébreuses. A vrai dire, elle est une des contrées les moins inaccessibles du Tibet; les vallées y sont larges, les cols faciles, hormis peut-être ceux des A-mnyé Ma-tch'en. Cependant les Ngo-log sont malaisés à saisir; vivant sous la tente, ils ont vite fait de lever leur camp à la première alarme et de se réfugier sur des hauteurs peu abordables; mais la raison principale de la tranquillité où on les laisse, c'est qu'une expédition militaire en un pays pauvre, éloigné au milieu de populations revêches, est une opération coûteuse et pénible qui entraine de lourdes responsabilités. Il est évidemment plus simple de rester paisiblement chez soi et de mettre dans sa poche l'argent que l'empereur envoie pour l'entretien des troupes.

Il ne me reste plus que peu de chose à dire des Pa-nag qui habitent sur les bords du Kouk nor, au sud, à l'est et au nord, la rive occidentale étant occupée par des Mongols. Ils ont la tête rase comme les Ngo-log, ils se distinguent des autres Tibétains nomades par leur bonnet rond au sommet en pointe et leurs pantalons bleus en cotonnade chinoise. J'ai déjà indiqué les particularités de leur type physique qui dénotent un mélange avec l'élément mongol du voisinage. Comme les Mongols, ils sont toujours à cheval pour garder leurs troupeaux, habitude de gens de plaine ou de larges vallées plates. Leurs tentes sont semblables à celles des autres Tibétains, sauf en ce qu'elles sont plus vastes, mesurant jusqu'à 16 mètres sur 10. Le fover de maçonnerie est aussi un peu différent d'aspect. Quelques Pa-nag ont des tentes de feutre

blanches et rondes pareilles à celles des Mongols, mais ce n'est qu'une exception. Les Pa-nag semblent n'entretenir que peu de relations avec leurs congénères tibétains du sud, dont ils sont séparés par des solitudes de plusieurs journées de marche et ils ne les connaîtraient presque pas s'ils n'allaient en pèlerinage à Lha-sa et s'ils ne voyaient passer chez eux quelques caravanes de Lha-sa ou de Gyé-rgoun-do. Ce fait se manifeste immédiatement au voyageur par la disparition de la roupie remplacée par l'argent chinois. Les Pa-nag sont connus dans le Tsadam, à Tong-kor et à Si-ning comme des voleurs incorrigibles quoiqu'ils m'aient paru assez braves gens; ce ne sont que des larroneaux et non des brigands comme les Ngo-log. Ils n'ont point de roi, mais seulement des chefs de clans; ils sont soumis plus étroitement que les autres Tibétains au pouvoir du légat impérial de Si-ning et lui payent des impôts annuels.

On peut dire que l'autorité de la Chine ne s'exerce point d'une manière ferme au delà du Tsadam, de la chaîne sud du Kouk nor, du pavs des Go-mi et de Lha-brang gon-pa. Les Ngo-log ne s'occupent point du légat impérial, autrement que pour voler ses agents à l'occasion, et le légat impérial, de son côté, affecte de les ignorer. Dans la vaste région qui s'étend entre le Tsadam, Tch'a-mdo et le Dam-tao la, il n'a que deux représentants à Gyé-rgoun-do, simples interprètes (t'oung-cheu) de son j'á-men, connaissant la langue tibétaine. Ces modestes agents s'emploient de leur mieux à persuader aux petits chefs locaux de se tenir en paix et leur médiation a parfois de bons résultats; mais cette médiation est d'ordre platonique, car ils n'ont point de movens sérieux de faire respecter leur autorité, sinon la menace d'une intervention chinoise. Ils n'ont aucune escorte, mais seulement quelques dorgha ou gendarmes indigènes analogues aux aptouk de Lha-sa. Les quelques marchands chinois qui font le commerce dans le pays ne peuvent résider qu'à Gyé-rgoun-do et, quoique ce village dépende du Kan-sou, ils doivent être munis de billets de l'administration du Seu-tchouen. Le légat impérial ne délivre de billets que pour les environs immédiats du Kouk nor et le Tsadam, et ces billets ne sont valables que pour quarante jours, ce qui empêche les porteurs de se rendre jusqu'à Gyé-rgoun-do. Le seul motif de cette mesure est de réserver à l'administration du Seutchouen tout le bénéfice du commerce du Tibet, dont une partie passe par Gyé-rgoun-do. Les charges des habitants de cette région au profit du gouvernement chinois se reduisent au pavement d'une taxe de 1/8 d'once, soit de 1/3 de roupie par feu et par an, à l'entretien des deux interprètes et de leurs dorgha, et à la fourniture gratuite des bêtes, de la paille et du combustible dont ils ont besoin dans leurs déplacements. Le légat impérial ne paraît jamais dans les contrées qu'il est chargé d'administrer ; il pense, à juste titre d'ailleurs, que sa majesté gagne à n'être pas vue de pres. Seulement, tous les trois ans ou peut-être tous les ans il se rend en grande pompe jusqu'au premier col d'où l'on peut apercevoir le Kouk nor, il présente ses offrandes et ses prières à la divinité du lac, qui, en échange, lui assure la possession de toute la contrée dont elle est la protectrice. En outre, tous les trois ans il envoie à Gvé-rgoun-do un fonctionnaire chinois du rang de préfet, afin de recevoir solennellement l'hommage de tous les chefs assemblés. C'est la même cérémonie qui était observée au vr siècle et sans doute plus anciennement encore. En vérité, les Tibétains sont un des peuples qui ont le moins changé dans le cours des siècles et il est bien à regretter qu'ils soient si peu accessibles et si rebelles à l'enquête.

|  | • |  |
|--|---|--|
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |
|  |   |  |

## NOTE SUR L'ETHNOGRAPHIE DU KAN-SOU

#### LES MUSULMANS SALAR

Le Kan-sou est peut-être avec le Yun-nan la province la plus intéressante de la Chine au point de vue ethnographique et au point de vue historique. Carrefour où viennent converger toutes les routes de l'occident, du nord-ouest et du sud-ouest pour diverger ensuite vers l'orient, le sud-est et le nord-est, le Kan-sou a été le lieu où se sont de tout temps rencontrées, mèlées et combattues les diverses races qui ont contribué à peupler l'empire jaune : Chinois, Turcs, Mongols et Tibétains sans parler des peuples primitifs dont le souvenir n'a pas été conservé. Là, la steppe désolée du Gobi couverte de sel et de sable, les montagnes hostiles à la vie couvertes de neige et de glace du Tibet se transforment en vallées accueillantes, tièdes et humides, en coteaux ensoleillés et fertiles. Le terrain est devenu propice à la production des fruits du sol et à la floraison des arts humains, les camps mobiles et les vagues pâtures du nomade ont fait place aux champs bien arpentés et bornés, aux villes stables et murées du sédentaire. Les moissons de la terre, les trésors et les promesses des cités attirent l'armée turbulente des barbares, frelons assiégeant la ruche, capables de piller seulement, incapables de produire, et ainsi de temps immémorial ce pays a été le théâtre de la

bataille entre la civilisation et la barbarie; des états divers v ont été édifiés, détruits et reconstruits, des tentatives y ont été ébauchées pour initier à la vie policée des peuplades rudes et sans art, et, lentement, avec des alternatives de succès et de revers, la race industrieuse de la Chine orientale s'est avancée, refoulant ou absorbant les tribus nomades. A la vérité, son expansion ne paraît pas avoir été très considérable depuis l'époque la plus reculée que nous connaissions. Au ne siècle avant notre ère, des soldats et des colons chinois étaient déjà installés jusque dans le bassin de Boulongir; lorsque Hiouen Ts'ang visita Lantcheou en 629 il v avait de longs siècles déjà que cette ville était l'emporium du commerce de la Chine avec l'occident, le lieu de rendezvous des marchands de Kachgar, de Khotan et des contrées ultra-pamiriennes. C'est que, ces limites atteintes, les conditions climatériques et géologiques, les peuplades barbares qui n'étaient point indéfiniment compressibles opposaient un obstacle infranchissable à une plus grande extension de la culture matérielle aussi bien que de la culture morale. Mais ce que la Chine n'a pas gagné en étendue, elle l'a gagné en solidité, les points qui n'étaient que des postes de sentinelles perdues ont été occupés par le gros de l'armée chinoise, sont devenus part intégrante et indivisible du domaine national, et aujourd'hui Lan-tcheou joue le rôle que Si-ngan joua depuis la haute antiquité jusqu'à une époque relativement récente, celui de boulevard extérieur de la Chine à l'occident. Si, à cause des Musulmans qui l'habitent, le Kan-sou est resté un fover dangereux d'insurrections, il n'est plus la porte toujours ouverte des invasions, il n'est plus une proie sans cesse disputée par des princes de différentes races. Nous n'avons pas une vue assez nette de ce qu'il y a eu de superficiel et d'instable dans les conquêtes des anciennes dynasties chinoises, nous nous faisons volontiers illusion sur la puissance réelle des Han et des T'ang et ne sommes pas assez convaincus de cette vérité que le xviiie siècle a marqué l'apogée, sinon de la civilisation, du moins de la force matérielle de la Chine. Elle n'avait jamais atteint à un pareil degré, excepté peut-être, et seulement d'une façon plus éphémère, sous le règne de Khoubilay (mort en 1294),

et c'est une chose digne de remarque qu'à l'une et l'autre époques l'empire du milieu ait été gouverné par des Mongols. Pour nous borner au Kan-sou, nous savons que toute la partie de cette province au nord de Kan-tcheon était au me siècle avant notre ère entre les mains des nomades Yué-tchi dont la domination fut remplacée au nº siècle par celle des Hioung-nou; ceux-ci s'étendirent plus bas jusqu'aux bords du fleuve Jaune, menace perpétuelle pour Si-ngan. Cependant les Tibétains occupaient des la plus haute antiquité tout l'ouest de la province jusqu'aux rivières de Si-ning et de T'ao. En 312, une de leurs peuplades sous la direction d'un chef turco-mongol, T'ou-kou-houn, forma une principauté qui s'étendit bientôt du Tsadam à Si-ning pendant que la Chine septentrionale passait entre les mains de princes turcs ou Mantchous; au vie siècle, cette principauté des T'ou-kou-houn occupa toute la partie de la province qui est située au nord et à l'ouest du Hoang hô. Au vue siècle, les Chinois redevinrent maîtres à peu près uniques du Kan-sou, sauf du coin sud-occidental qui tomba avec tous les pays tibétains au pouvoir du roi de Lha-sa. Celui-ci, sans dépasser d'une manière permanente Si-ning et la rivière Min, ravagea à plusieurs reprises le Kan-sou au cours du viue siècle et au commencement du ixe et lança ses troupes jusqu'à Si-ngan. Vers 700, les Turcs Ouigour établirent un royaume avant Kan-tcheou pour centre. Vers 900 l'empire de Lha-sa démembré, les Tibétains T'ang-hiang prirent sa succession dans les pays des Ngo-log et du Kouk nor en même temps que l'un des leurs fondait la dynastie des Si-Hia qui s'installa à Ving-hia en pays turc et régna sur le Kan-sou oriental jusqu'à ce qu'elle fût renversée par Tchingiz Khân au début du xitte siècle. Cependant le royaume ouigour de Kan-tcheou fut conquis par les Tibétains Tang-hiang en 1028 en sorte qu'à partir de cette date et durant environ deux siècles le Kan-sou fut occupé à peu près en entier par deux dynasties tibétaines, nous ne disons point par deux peuples tibétains, car les populations de Kan-tcheou et de Ning-hia continuaient à être de race turco-mongole. Tchingiz Khan et ses successeurs mirent fin à toutes les dominations locales, indépendantes ou quasi indépendantes, qui ne devaient plus se

relever. Néanmoins en 1368 nous trouvons encore une petite principauté vassale, celle de Koei, comprenant les environs de Koei-té et ceux du Kouk nor. Mais elle n'avait aucune importance et vécut peu. Le peuple chinois fut dès lors maître définitif du Kan-sou et s'y fortifia de plus en plus. L'époque de la dynastie des Ming fut pour la Chine une époque de recueillement, elle se retrempa dans ses traditions nationales et s'v renferma étroitement avec opiniàtreté. L'avènement et la durée de cette dynastie décidèrent que la Chine ne serait pas ce qu'elle aurait pu être sous une succession ininterrompue d'empereurs mongols ou mantchous, c'est-à-dire un pays largement ouvert aux hommes et aux idées du dehors, se transformant au contact de l'étranger et réagissant à son tour sur l'étranger, de manière à jouer dans l'histoire universelle un rôle en rapport avec la richesse de son sol, le nombre et l'intelligence de ses habitants, au lieu d'être conduit peu à peu à la paralysie générale par l'extrême rigueur d'un conservatisme aveugle, qui refuse de se soumettre aux changements, conditions nécessaires de la vie. Du moins, si cette dynastic ne se répandit pas à l'extérieur, elle fit beaucoup pour chinoiser les provinces frontières malgré les irruptions assez fréquentes des Tartares. Enfin, peu après son remplacement par la dynastie des Ts'ing, le travail d'occupation et d'assimilation fut jugé assez avancé dans le Kan-sou pour que ce pays fût érigé en province distincte du Chen-si, dont il avait été jusqu'alors une annexe.

Aujourd'hui, on observe dans le Kan-sou trois groupes particuliers de population en dehors de la masse chinoisée des habitants, à savoir des Tibétains, des Mongols et des Turcs, ayant conservé plus ou moins intégralement leur langue et leurs coutumes. Les premiers occupent les mêmes régions qu'ils occupaient dans l'antiquité; ils sont répandus au sud de la rivière de Si-ning et à l'ouest de la rivière T'ao. Entre ce dernier cours d'eau et le Hoang hô ils forment presque toute la population excepté quelques enclaves dont nous parlerons plus loin. C'est le pays de Nga-mdo, qui ne compte pas moins de 30,000 lamas et de 24 couvents, dont le plus vaste est celui de Lha-brang, où logent, dit-on, 5,000 moines. Nulle part il n'y a autant d'incarnations

du Bouddha relativement à la population et à la superficie ; la principale d'entre elles est le Ta-chou rin-po-tch'é qui réside à Koei-té. Le territoire compris entre la rivière de Si-ning et le Hoang hô contient beaucoup plus d'éléments étrangers. Les Tibétains v sont nombreux surtout dans le district de Tong kor, à Kou-boum, couvent de 3,500 moines, dans le village voisin où Tibétains et Chinois vivent côte à côte et le long de la route entre Kou-boum et Koei-té. Ailleurs ils occupent quelques villages dispersés ca et la, entre autres celui de Tchouen-L'eou sur la rive droite du Si-ning hò presque en face de Lao-va. Ces Tibétains sont exclusivement agriculteurs, sont vêtus à la chinoise, mais ont conservé leur langue et sont administrés par leurs propres chefs indigènes t'ou-seu, qui dépendent du légat impérial de Si-ning et non pas de l'administration chinoise ordinaire. Ils sont appelés par leurs congénères du sud-ouest Tcha-hor, mot qui s'écrit Rg) a-hor et signifie les Hor de Chine par opposition aux Hor qui vivent entre Nag-tchou et le Kouk nor et ont gardé intacts leur costume et leurs contumes. Les Tibétains du Kan-sou ne sont pas plus de 200,000 individus.

Les Mongols n'ont pas mis le pied dans le Kan-sou avant Tchingiz Khàn et ne se sont installés définitivement dans quelques cantons qu'au xvi° siècle alors qu'ils allèrent conquérir les bords du Kouk nor et le Tsadam. Ils sont aujourd'hui, dans les limites de la province, au nombre de 50,000 environ. Ils sont appelés *Dalda* par les Mongols et reçoivent des Tibétains et des Chinois les mèmes noms que les Tibétains sédentaires établis au sud de Si-ning hò, c'est-à-dire ceux de *Tcha-hor* et de *T'ou-jen* (indigènes). On en compte cinq groupes séparés dont le plus important est celui d'Ouyambou au N. N. E. de Si-ning, dans les environs du grand couvent de Tcheibsen, le plus considérable du Kansou après ceux de Lha-brang et de Kou-boum. Les quatre autres groupes sont établis: 1° dans les environs de Ta t'oung, le long de la rivière de ce nom; 2° dans la petite vallée du San-tchouen, affluent de

<sup>1.</sup> Rgya est une abréviation familiere pour Rgya-nag la contrée noire, c'esta-dire la Chine.

gauche du Hoang-hô, au N.-O. de Hô tcheou; 3º à Toun hien, entre Lan tcheou et la rivière T'ao hô; 4° à Boou-nan, dans la vallée de l'Ourounvou entre Koci-té et Lha-brang. Ces derniers qui descendent jusque par 35°30' de latitude sont les plus méridionaux de tous les Mongols avec ceux de Chang par 95° de longitude. On peut ajouter à ces différents groupes les lamas mongols nombreux dans les divers couvents du Kan-sou; on dit qu'il y en a 10,000 répandus dans les monastères du Nga-mdo. Les Mongols du Kan-sou parlent un mongol mélangé de chinois, de tibétain et d'un peu de turc '. Ils sont cultivateurs et vivent dans des maisons. L'organisation de leurs tribus est très forte; c'est la tribu qui est propriétaire du sol, quoique les individus en aient la jouissance indéfinie et soient capables de louer et d'alièner; mais nul ne peut vendre un morceau de terre qu'avec l'autorisation du chef et qu'à un membre de sa tribu. Une notable partie de ces Mongols appartient à la religion musulmane, mais la majorité professe un bouddhisme profondément empreint de chamanisme. Il y a parmi eux des chaman ou  $b\delta$  qui font l'office de sorciers et rendent un culte à diverses divinités qui n'ont : ien de bouddhique et sont représentées par des dessins fort grossiers tracés sur des morceaux de toile. Ils ont gardé la plupart des vieilles coutumes mongoles : le culte du feu domestique dans lequel ils jettent en certaines circonstances de la viande, de la graisse et de l'eaude-vie, la cérémonie printanière destinée à obtenir de bonnes récoltes et consistant à faire tourner trois fois la charrue, avant le labour, autour d'un feu de genévriers devant lequel on brûle des bâtons odoriférants, la manière de guérir les maladies en substituant au malade un autre homme ou une figure de terre, l'introduction solennelle au fover marital

#### 1. Potanine cite les mots suivants :

On remarquera sur ces six mots deux mots persans.

de la nouvelle épousée, à qui son mari, placé au seuil de sa maison, tend un manche de fouet pour l'aider à sauter par-dessus une ligne de feux disposés devant la porte.

Signalons en passant les Mongols du bassin du Pouhain gol et du Tsadam qui, tout en étant hors du Kan-sou proprement dit, sont soumis à l'autorité du légat impérial de Si-ning. Ces Mongols, qui ont remplacé en 151? l'ancienne population tibétaine, occupent un pays de plaines et de steppes plutôt que de montagnes. Ils font partie de ceux que les Chinois appellent yeo meou, nomades, à qui l'agriculture est interdite1, et comprennent des fragments des tribus Khochot, Tourgout, Khoït, Tchoros et Khalka. Ils dépendaient primitivement de Lha-sa et ne sont devenus vassaux directs de la Chine qu'en 1697. Leur roi, qui descend de Gouchi Khan, réside près du Doulan nor. Au-dessous de lui il v a quatre princes (djassak ou peilé), ceux de Djoung, de Baron, des Korlouk, de Taichiner (Gholmo); enfin le petit pays de Chang, situé dans la boucle de la rivière du Tsadam est gouverné par un abbé relevant du Pang-tch'en rin-po-tch'é. Toute cette région est fort pauvre et ne nourrit pas plus de cinq mille familles possédant chacune une centaine de moutons et une dizaine de chevaux ou chameaux.

Dans la partie proprement tibétaine du Kan-sou se trouve une population turque musulmane qui s'appelle Salar. Elle a pour centre la petite ville de Sin-hoa t'ing ou Salar, située au sud du Hoang hô par Lg. 100° Lt. 36°50′. Elle occupe une bande de terrain sur la rive droite du fleuve Jaune depuis l'Ourounvou jusqu'au T'ao hô et quelques cantons sur la rive gauche sur une partie de la route assez accidentée et montagneuse qui mêne de Si-ning à Hô tcheou. Dans cette dernière ville les Salar côtoient les musulmans ordinaires. Ces Salar se distinguent très nettement des Chinois par le type physique. Leur taille est haute, leur musculature sêche, leur nez grand et non épaté, leurs yeux noirs et droits, leurs pommettes très peu saillantes, leur face

<sup>1.</sup> Il y a cependant quelques cultures dans le Tsadam, mais réduites au strict minimum.

allongée, leurs sourcils très fournis, leur barbe abondante, noire et raide comme leurs cheveux; leur front est fuvant, leur crâne aplati par derrière, leur peau basanée mais nullement jaune. En somme, ils ressemblent d'une manière frappante aux habitants du Turkestan oriental. Ils sont vêtus à la chinoise, mais ils ont la tête entièrement rasée et portent un bonnet polygonal et blanc et non pas rond et noir comme les Chinois. Ils sont assez rigides et quelque peu fanatiques dans leur religion. A la vérité, ils boivent de l'eau-de-vie comme des lansquenets ou des Tibétains, mais ils s'acquittent assez exactement des pratiques journalières, s'abstiennent rigoureusement du sang des animaux et de la viande de porc, affectent un grand respect pour leur clergé et, à la différence de leurs coreligionnaires de la même province, ils refusent de brûler l'encens et n'admettent point dans leurs mosquées la tablette de l'Empereur et la figure du dragon impérial avec l'inscription consacrée. Leur code religieux est conforme à la chériat de Boukhâra et, par conséquent, au rite hanéfite. Plusieurs de leurs mollas ou akhoun parlent et écrivent le persan et la plupart des gens du peuple connaissent les caractères arabes. On attribue cette sévérité relative avec laquelle les Salar observent leur religion et l'instruction élémentaire plus répandue chez eux que chez les autres peuples musulmans, à un réformateur nommé Ma Ming Hin qui, il y a environ 150 ans, les prècha et ranima leur piété<sup>1</sup>. Mais ce réformateur n'a point réformé les mœurs des Salar, qui aujourd'hui autant que jamais sont d'effrontés pillards. J'ai dit qu'ils entretiennent avec les bandits du haut fleuve Jaune d'amicales relations cimentées par une confraternité de brigandage et une communauté de haine contre les Chinois. La particularité la plus remarquable de ces musulmans, c'est leur langue qui est un turc corrompu. Sur 102 mots pris au hasard, on en compte 68,

<sup>1.</sup> Ce Ma Ming Hin (Mohammed Amin) venant du Turkestan; il s'appliqua surtout à substituer la récitation à haute voix des prières à leur récitation mentale. Il en résulta des querelles violentes et des troubles graves. Ma Ming Hin, mis en prison, fut délivré par ses sectateurs révoltés et le gouvernement chinois eut grand'peine à rétablir l'ordre (Renseignements oraux).

les noms de nombre mis à part, qui sont du turc pur et conformes au dialecte moderne du Turkestan chinois, 15 qui sont turcs encore, mais plus anciens ou corrompus, 5 qui sont persans ou généralement usités dans le Turkestan oriental, 1 qui est du persan corrompu et inconnu dans la dite contrée, 7 qui sont chinois et 6 dont je n'ai pu déterminer l'origine.

### 1º Mots turcs employés dans le Turkestan oriental:

| Pied    | اياغ  | ayâgh   | Graisse       | ياغ       | yâgh        |
|---------|-------|---------|---------------|-----------|-------------|
| Tète    | باش   | bàch    | Se lever      | قو پغان   | koupghàn    |
| Bouche  | اغيز  | agheuz  | Dormir        | اوغلاغان  | oughlàghân  |
| Œil     | کوز   | kuz     | Pleurer       | ييغلاغان  | yéghlàghàn  |
| Sourcil | قاش   | kàch    | Rire          | كولكان    | kulgan      |
| Nez     | بورون | bouroun | Mourir        | اولگان    | ulgan       |
| Oreille | قولاق | koulak  | S'asseoir     | اولتورغان | oultourghan |
| Bras    | قول   | koul    | Fonctionnaire | بيك       | bek         |
| Cœur    | يورك  | yurek   | Bon           | ياخشي     | yâkhchi     |
| Doigt   | بارمق | parmák. | Mauvais       | يامان     | yamàn       |
| Cheval  | ات    | ât      | Long          | اوزون     | ouzoun      |
| Ane     | اشاك  | échek   | Court         | قيسقا     | keska       |
| Chameau | توگا  | tuga    | Petit         | كيچيك     | kitchik     |
| Oie     | قاز   | kâz     | Ouvrir        | اشغان     | âchghân     |
| Poulet  | توخو  | tôkhô   | Couteau       | پيچاق     | ptchâk      |

## 460 MISSION SCIENTIFIQUE DANS LA HAUTE ASIE.

| Chien        | ایت      | it       | Affaire               | ایش        | ìch      |
|--------------|----------|----------|-----------------------|------------|----------|
| Manger       | یگان     | yégan    | Pluie                 | ياغمور     | yaghmour |
| Boire        | ایچکان   | itchkan  | Neige                 | قار        | kâr      |
| Farine       | اون      | oun      | Froid                 | تونك       | toung    |
| Frère cadet  | اینی     | ini      | Chaud                 | ايسيغ      | issigh   |
| Sœur cadette | سينكيل   | singil   | Ciel                  |            | osmàn    |
| Ma femme     | كونم     | kunim    | Fer                   | تيمور      | timour   |
| Enfant       | بالا     | balâ     | Argent                | كوموش      | koumouch |
| Maison       | اوی      | uy       | Or                    | التون      | altoun   |
| Mur          | تام      | tàm      | Bois                  | اغاچ       | aghàtch  |
| Fermer       | بیکیتگان | bikitgan | Terre, sol            | ربير       | yer      |
| Combien?     | قانچا    | kanteha  | Terre, argile         | توپا       | topa     |
| Mouton       | قوى      | koy      | Etoile                | يولدوز     | yulduz   |
| Vache        | JR.      | kala     | Lune                  | ۔<br>آی    | ay       |
| Vêtements    | تون      | ton      | Montagne              | تاغ        | tàgh     |
| Cotonnade    | بوز      | bouz     | Pierre                | تاش<br>تاش | tàch     |
| Aller        | بارغان   | barghàn  | Eau                   | سو         | sou      |
| Venir        | کلگان    | kelgan   | Marmite               | قازان      | kazân    |
| Rendre       | الغان    | âlghân   | Couverel <sub>e</sub> | توواق      | tououàk  |

Parmi ces 68 mots il faut signaler particulièrement كالا، تام، توخو، توبا، وواق، توبا، qui ne sont pas en usage parmi les Sartes de l'ouest du Pamir, mais sont ordinairement employés dans le Turkestan oriental;

2° Mots turcs non employés dans le dialecte du Turkestan oriental ou détournés de leur sens:

| Eau-de-vie | سورمه | sourma | mot usité dans le Turkestan avant<br>que l'islamisme ait supprimé la fa-                     |
|------------|-------|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Main       | ال    | el     | brication de l'eau-de-vie.<br>vieux mot djagatay remplacé en                                 |
|            |       |        | kol. قول Kachgarie par                                                                       |
| Pain       | اعاك  | émek   | vieille forme djagatay pour ييماك<br>yémek,manger,nourriture.(Kach-                          |
|            |       |        | garie : نان, nàn, persan.)                                                                   |
| Viande     | ایت   | et     | vieux turc, djagatay et kazak. (Kach-                                                        |
|            |       |        | garie : کَوش , goch, persan.)                                                                |
| Père       | ایا   | aba    | djagatay = onclepa ternel,                                                                   |
| Mère       | ايڃا  | itcha  | encore usité, mais rarement, dans                                                            |
|            | ••    |        | le Turkestan sous le forme لــــــــا                                                        |
|            |       |        | atcha. En Kyrghys chéché, ششه                                                                |
| Frère aîné | RR    | kaka   | pour 🎖 aka, même senz.                                                                       |
| Sœur aînée | ازه   | âzé    | des Turcs qui sont avec moi me<br>disent que ce mot est turc; mais<br>il ne m'est pas connu. |
| Femme      | انا   | ana    | a le sens de mère en Turkestan.                                                              |
| Beaucoup   | كوادا | kouara | Sorme corrompue pour کوپر اق                                                                 |
|            |       |        | kouprak, comparatif de کوپ<br>beaucoup [Turkestan].                                          |
|            |       |        | A contract of                                                                                |

462 MISSION SCIENTIFIQUE DANS LA HAUTE ASIE.

| Peu     | ازاره   | âzâra      | forme corrompue pour joi àzrâk<br>comparatif de j, peu (Turkestan).                                          |
|---------|---------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Arbre   | تال     | tàl        | a le sens de saule en Turkestan.                                                                             |
| Mauvais | قاشانك  | kâchang    | a le sens de paresseux en Turkestan.                                                                         |
| Canard  | پات     | pât        | du verbe پاتماق pâtmàk, barbotter.                                                                           |
| Riz     | ييدرغان | djiderghân | participe du verbe yémek = ce qui se mange, correspond au chinois fan, la nourriture par excellence, le riz. |

#### 3º Mots persans:

| Marché | بازار | bazâr  | qui signifie ابادان obdan, pour ابدان  |
|--------|-------|--------|----------------------------------------|
| Jardin | :1    | hàơh   | <i>fertile</i> en bon persan.          |
| Jaram  | باع   | bàgh   | اخون Membre du clergé, prêtre musulman |
| Papier | كاغذ  | kâghaz | pour خوند qui signific maitre d'école, |
|        |       |        | instituteur.                           |

L'emploi du mot *obdan* est caractéristique du dialecte du Turkestan oriental. De même, c'est principalement dans ce dernier pays que *akhoun* a pris le sens abusif de prêtre musulman en général;

4º Mot inusité dans le dialecte du Turkestan chinois et inconnu dans le persan classique, mais communément employé dans le dialecte tadjik de Boukhara et de Samarkand.

Fenètre : در يجه terédja.

5º Mots chinois, relatifs à des objets connus par les Chinois ou termes de muletiers, métier auquel beaucoup de Salar se livrent:

| Fusil         | yang-p'ao  | Mulet                       | loça, pour louo-tzeu            |
|---------------|------------|-----------------------------|---------------------------------|
| Chandelle     | la-tzeu    | Voiture                     | tchee                           |
| Cadenas       | souo-tzeu  | Grand route                 | ta lou                          |
| Livre chinois | chou tzeu. | Quand il s'agit de livres m | nusulmans on dit <i>kitäh</i> . |

6° Mots d'origine indéterminée:

Sapèque ellé Porte kao. peut-ètre le tibétain sgo Pron.g'o,. Haut pikhara ( وقارى Tasse à thé tchongry Bas achkhara ( اشاغى Grand tchatagh

Ajoutons que tous les noms de nombre, les pronoms, l'adjectif démonstratif bou, chou bou, la particule interrogative mou sont les mêmes que dans le dialecte du Turkestan oriental. Une des corruptions les plus remarquables qu'ait subies la langue turque chez les Salar c'est que les temps du verbe ont disparu sauf, naturellement, l'impératif, qui est la racine même, et le participe en ghân ou gan, lequel sert pour tous les temps comme l'infinitif en français nègre. Ex.:

Syz Kachgarden kelgan = Vous ètes venu, vous venez de Kâchgar. Irta Landjougha bárghán men = Demain j'irai a Lan-tcheou.

Toutefois le parfait défini en دى, dour, ou دى, dé, subsiste, mais sans formes personnelles et souvent employé incorrectement. Ex.:

Sen mo keldo? ah! te voila! c'est toi qui es venu? keldo est pour kelding.

Aldégel, apporte, au lieu de al) p gel ou plus familièrement áp gel. Aldévár, emporte, au lieu de al) p bár.

Les formes du génitif en نينك et de l'accusatif en ى sont supprimées.

Quand un mot au cas accusatif se termine par une voyelle et précède un mot qui commence également par une voyelle on ajoute l'n euphonique qui, en turc correct, sert d'appui au ¿ de l'accusatif. Ex.:

Kaon ách, ouvre la porte.

C'est sans doute un reste de déclinaison.

La syntaxe est réduite à sa plus simple expression.

Comment allez-vous? Jakhchi mou? Quelle affaire vous amène? sen ich ah? (mot à mot: Toi affaire bein?)

Ce dialecte des Salar n'est point d'origine ancienne; il est de beau-

coup postérieur au Koudatkou bilik, qui date de 1068. Il est en somme conforme, abstraction faite des corruptions causées par un long isolement au milieu de populations étrangères, au dialecte moderne du Turkestan chinois sauf qu'il contient quelques termes archaiques. Ces termes exeptionnels se retrouveraient tous dans les auteurs de la fin du xv° siècle et du commencement du xvi° et pour la plupart encore dans Aboul Ghàzi. On en peut inférer que ces Turcs Salar n'ont aucun rapport direct avec les Turcs Ouigour qui occupèrent Kan-tcheou et les environs entre 700 et 1028, ni en général avec aucun des anciens peuples turcs dont la langue et le type physique différaient beaucoup de la langue et du type des Salar. De l'examen de la conformation physique et du dialecte de ceux-ci il appert avec évidence qu'ils sont originaires du Turkestan oriental et qu'ils en sont sortis à une époque relativement récente, très probablement au xv° ou au xvi° siècle et plutôt au xvi° qu'au xv°.

Leurs traditions peuvent aider à confirmer et à préciser encore cette conclusion. Ils disent que l'islamisme leur a été enseigné pour la première fois par Oueis Aeïs Ouallàs, ou Saʿad ibn Abou-Ouallàs, parent du prophète. Ce Oueïs Aeïs Ouallàs, parti de Samarkand en l'an 628 se transporta à Sou-tcheou en volant à travers les airs et disparut après avoir annoncé la bonne nouvelle. D'autres racontent qu'il faut voir dans Oueïs Aeïs Ouallàs trois personnages distincts dont les deux premiers moururent en chemin entre Samarkand et le Kan-sou, et dont le troisième seul parvint à Si-ngan auprès de l'empereur qui avait appris d'avance son arrivée par un songe où il avait vu, selon les uns, une étoile se levant à l'occident, selon les autres un homme enturbanné se tenant debout devant lui. L'empereur, ajoute la légende, fit un accueil très gracieux à l'envoyé du prophète et lui permit de faire transporter à Sou-tcheou plusieurs centaines de familles musulmanes

<sup>1.</sup> Comme par exemple Baber qui semble cependant plus archaïque; mais chez Baber l'archaïsme est en partie une affectation littéraire.

de Koumoul 1. Or, les gens de Tourfan et de Koumoul attribuent leur conversion à ce même personnage et l'on montre son tombeau aux environs de Tourfan là où il périt martyr pour la foi, quoiqu'en réalité il soit mort et ait été enterré près de Médine en 673; mais, comme l'on prète toujours aux riches, les musulmans de Chine l'ont fait mourir une troisième fois et lui ont élevé un troisième tombeau à Canton. Les différentes étapes de la tombe du vainqueur du Kadésieh symbolisent la marche de l'islamisme d'ouest en est, et de la légende que nous venons de citer il faut retenir seulement ces deux faits, à savoir que l'islamisme est venu en Chine par le Turkestan et que si les Musulmans Salar ont le même patron que ceux de Tourfan, dont ils ont d'ailleurs le type et la langue, c'est qu'ils sont eux-mêmes originaires de Tourfan ou des environs et non point d'une autre région du Turkestan oriental dont les traditions différent<sup>2</sup>. Or, avant le xiv siècle il n'y eut à Tourfan, centre d'un royaume ouigour et bouddhiste, qu'une communauté musulmane peu importante, incapable d'essaimer; ce fut seulement après que le prince djagatavide et musulman Khizr Khodja, profitant de la ruine de la dynastie des Yuen, se fût emparé en 1368 du royaume de Tourfân, que l'islamisme y prit une large place; et encore vovons-nous dans le récit de l'ambassade de Châh Roukh qu'en 1420 une grande partie de la population était restée bouddhiste. Nous admettrons par conséquent qu'aucune colonie musulmane n'a pu venir de Tourfan s'installer dans le Kan-sou avant la date de 1368. On ne trouve en effet aucune mention de population musulmane dans cette province avant la dynastie des Ming; mais des le commencement de cette dynastie des négociants du Turkestan viennent s'établir à Si-ning et dans les environs. Le Hoang-tsing-tchi-kong-tou dit en propres termes que les Musulmans de Si-ning sont originaires du Turkestan, qu'ils vinrent s'installer dans

<sup>1.</sup> Je tiens cette légende de deux mollas de Si-ning. Elle concorde assez exactement avec celle que M. Déveria rapporte d'après des textes chinois dans la Notice sur les origines de l'Islamisme en Chine qu'il a publiée dans le « Centenaire de l'École des Langues orientales vivantes ».

<sup>2.</sup> Voir plus loin la légende de Khotan.

le pays et particulièrement à Sin-tseng-pao à 40 lis (au nord) de la ville 🕠 sous le règne de Hong-wou (1368-1399). Or, les Musulmans de Si-ning ont oublié leur langue, ce qui laisse supposer que les Salar, qui l'ont conservée, sont arrivés à une époque plus récente. Le Hoei tsiang t'ong tchi rapporte qu'en 1528, à la suite de l'invasion des Mongols qui allèrent s'emparer du Kouk nor, le gouverneur de Koumoul transporta son peuple à Sou-tcheou dans le Kan-sou<sup>1</sup>. La population de Koumoul comprenait alors deux groupes distincts. L'un était le groupe des Ouïgour qui se liaient les cheveux en une touffe sur la tête et dont les femmes portaient des tresses à la mode mongole; les Salar n'ont rien de commun avec ces Ouïgour. L'autre groupe était composé de Hoeihoei ou musulmans qui se rasaient la tête et la couvraient d'une calotte <sup>2</sup>. Il est probable que ces derniers sont la véritable souche des Salar, qui peu après la date de 1528 auraient quitté Sou-tcheou, sans doute par ordre supérieur, et auraient été transplantés en masse, selon un procédé très communément employé par les Chinois, dans la région qu'ils occupent actuellement, hors des voies commerciales, de manière à être séparés autant que possible de leurs coreligionnaires et congénères du Turkestan. Tout cela s'accorde parfaitement avec la tradition que nous avons exposée plus haut, avec le type semblable à celui du Turkestan chinois, avec la langue qui vient certainement de ce dernier pavs et paraît dater du xvie siècle.

Les Salar, qui comptent à peine 50,000 individus, ne forment qu'une très petite partie de la population musulmane du Kan-sou. En effet, la moitié des habitants de cette province, environ 2,500,000 personnes, adhèrent à l'islam. Ils sont très nombreux dans le nord, particulièrement dans le district de Sou-tcheou. Dans le sud j'ai constaté qu'ils forment la majorité de la population sur la route qui conduit directement de Si-ning à Lan-tcheou, à la ville de Si-ning est annexé un grand faubourg

<sup>1.</sup> Je dois la communication et la traduction de ces textes à l'obligeance de M. Déveria.

<sup>2.</sup> Géographie des Ming, commencée en 1370, publiée en 1461.

contenant au moins 10,000 habitants, tous musulmans, à Dou-ba tch'eng, Tong-kor, Chin tch'eng les sectateurs du prophète sont en foule. Hò tcheou, ville de 30,000 àmes, est peuplé à peu près exclusivement de musulmans, et cette cité, qui ne compte pas moins de vingtquatre mosquées, peut être considérée comme le véritable centre de l'islamisme au Kan-sou. Les musulmans de cette province ne sont pas très stricts observateurs de leur religion. Leurs femmes sortent sans être voilées, à l'exception des riches, ils boivent de l'eau-de-vie publiquement et s'enivrent, ils accomplissent rarement le pèlerinage de la Mecque. Sur ces différents points ils ne se distinguent point des Salar, mais ils admettent, ce que ceux-ci ne font pas, la tablette de l'empereur dans leurs mosquées et brûlent de l'encens. Il ne faut pas du reste attacher une trop grande importance à une concession imposée par la politique et, tout compte fait, les musulmans du Kan-sou m'ont paru ètre pour le moins aussi zélés que leurs coreligionnaires du Turkestan oriental. Les édifices du culte ne sont pas dépourvus d'un certain luxe et sont entretenus avec un soin qui contraste avec la négligence dont on fait preuve à leur endroit en Turkestan.

Le gros des musulmans du Kan-sou mènent un genre de vie plus régulier et plus pacifique que les Salar; néanmoins ce sont des sujets peu commodes. Leur port de tête hautain, leur regard assuré, leurs manières brusques, le mépris insolent qu'ils affichent pour leurs maîtres ne racontent rien de bon pour ceux-ci. Depuis leur formidable révolte de 1862-1875 le gouvernement chinois les tient à juste titre pour suspects. S'il ne leur a pas interdit tout accès aux fonctions publiques, il les a désarmés aussitôt après la pacification, leur a défendu sous des peines sévères de posséder ou d'acheter des armes, et aux Chinois de leur en vendre. Cet édit a eu la fortune qu'ont beaucoup d'édits dans l'empire du milieu, il n'a pas été exécuté. Les musulmans font venir tous les jours en secret des fusils et des munitions des ports ouverts aux Européens, en achètent publiquement dans les boutiques des villes et plus encore dans les casernes, peuplées de militaires aussi peu riches de scrupules que d'argent. Ils sont beaucoup plus profondément

hostiles à leurs maîtres que les habitants du Turkestan parce que les Chinois sont infiniment plus nombreux parmi eux, partant plus gênants, et détiennent la plus grande part de la fortune publique. Ils n'attendent qu'une occasion pour s'insurger et les derniers événements l'ont démontré une fois de plus. Dans les cantons montagneux, où ils sont en majorité, ils sont de tout temps très indisciplinés et se livrent au brigandage sous le nez des autorités chinoises impuissantes à les tenir dans l'ordre. Ailleurs ils demeurent ordinairement tranquilles, mais ils vivent rigoureusement à part au milieu de la population chinoise. Ils portent le même costume que celle-ci et ils soumettent leurs femmes à la ligation des pieds; cependant beaucoup d'entre eux ont le bonnet polygonal et se rasent entièrement la tête.

Ils ne font aucune propagande et ne se souviennent pas d'en avoir fait autrefois. Ils ne convertissent jamais aucun Chinois comme ils ne se convertissent jamais eux-mêmes et leur nombre ne s'accroît que par l'accroissement naturel des familles. Ils achètent bien quelques enfants chinois qu'ils élèvent dans leur propre religion, mais ce n'est là qu'un appoint peu considérable. Pour eux comme pour tous les musulmans le sabre est le seul instrument efficace de propagande et depuis long temps le sabre de l'islam a perdu sa vertu. Lors de l'insurrection de 1862, ils ont obligé les Chinois vaincus à faire profession d'islamisme sous peine de mort, mais les convertis par force ont renié Allah et son prophète des qu'il leur a été possible. Religieusement et moralement, les deux éléments chinois et musulman ne se pénètrent pas l'un l'autre; et physiquement ils ne se mêlent point. Les musulmans ne donnent jamais leurs filles aux Chinois, ni ceux-ci, sauf de rares exceptions, ne leur donnent les leurs. Cette répugnance mutuelle ne s'explique peut-être pas tout entière par la seule différence de religion; dans le Tibet occidental les mariages mixtes entre Tibétains musulmans et Tibétains bouddhistes ne sont pas très rares. En réalité, la différence de race vient s'ajouter dans le Kan-sou à la différence de religion pour approfondir le fossé entre Chinois et musulmans. Ceux-ci ont un type physique se rapprochant beaucoup de celui des Salar, et par consé-

quent des habitants du Turkestan oriental. Chez quelques-uns cette ressemblance éclate avec évidence et à première vue, chez tous elle se découvre à un examen un peu attentif. La plus grande partie d'entre eux tirent comme les Salar leur origine du Turkestan chinois, mais il est probable que dans les commencements ils ont dù s'allier aux femmes indigènes, ce qui a eu pour résultat d'altérer plus ou moins leur type. Le fait qu'aujourd'hui ils parlent tous chinois ne prouve pas qu'ils l'aient toujours parlé; s'ils ont perdu leur langue propre cela peut tenir, soit à ce qu'ils sont établis dans le pays depuis plus longtemps que les Salar, soit à ce que, vivant dans des villes de commerce et proches des grandes routes, ils ont entretenu des relations plus suivies et plus intimes avec les Chinois que leurs coreligionnaires installés dans des cantons reculés et sauvages. En fait ils ne se séparent point de ceux-ci et ils possèdent, concernant leur origine, la même tradition qui vient de Tourfan. Ils suivent également la chériat de Boukhara; ainsi que les Salar et que les gens du Turkestan, ils considèrent le tabac comme une chose dont il convient de s'abstenir (مكروه), encore qu'ils ne s'en privent aucunement, et leurs prêtres portent le nom général de akhoun ainsi que dans le Turkestan chinois.

Cependant, en dehors de la tradition que j'ai rapportée plus haut, ils en ont une autre, en commun avec les Salar, et d'après laquelle tous les musulmans du Kan-sou seraient les descendants d'un certain Abdourrahmàn Baghdàdi et des soldats qui l'accompagnèrent. Cet Abdourrahmàn vint jadis de Baghdàd, envoyé par le khalife à la tète d'une armée de musulmans recrutée à Samarkand et dans les pays environnants, lutta pour la foi contre les Kalmak, c'est-à-dire ici contre les Tibétains et fut tué dans un combat à Sin-hoa où l'on voit encore son tombeau, but de pèlerinage pour tous les fidèles du Kan-sou. Ceux de ses compagnons qui lui survécurent, restèrent dans la région, s'y marièrent et reçurent des terres de l'empereur. Les historiens chinois rapportent en effet qu'en 757 le khalife Abou Dja far envoya un corps de troupes au secours de l'empereur attaqué par les Tibétains, qu'en 787 il y avait à Si-ngan 1,000 musulmans qui étaient venus du pays ap-

pelé aujourd'hui Turkestan (Ngan-si-en qualité de vovageurs, de députés, de marchands, avaient fondé des familles en Chine, touchaient des pensions du gouvernement et enfin furent incorporés dans l'armée. Le Nan-tchao nous apprend qu'en 801 une armée de Ta-chi à robe noire, c'est-à-dire de sujets des Abbassides, et de gens de K'ang, c'est-à-dire de Samarkand, opérait dans le Yun-nan sous les ordres d'un chef tibétain et fut obligée de se rendre aux Chinois, qui s'emparèrent alors de 20,000 armures<sup>2</sup>. Il est probable que la légende d'Abdourrahmân Baghdadi est un souvenir altéré de ces divers faits consignés dans les chroniques chinoises. Il est certain que dès le vine siècle une foule de musulmans, venus principalement de Transoviane, aventuriers, condottières, marchands, s'installèrent en Chine et furent la première souche des musulmans actuels qui ont ainsi parfaitement raison de se tenir pour originaires de Samarkand. Mais ce n'est point à ces pionniers de l'islam que remontent les Salar, car il n'est point demontré que ces colons de la première heure aient parlé la langue turque, et, l'auraient-ils parlée, ils l'auraient parlée tout autrement que les Salar; ce n'est pas à eux non plus, ou du moins ce n'est pas à eux seuls que remontent les autres musulmans du Kan-sou; car ils étaient trop peu nombreux pour avoir une si nombreuse postérité encore profondément empreinte du type original. Aussi bien les sources chinoises ne disent pas qu'ils se soient établis dans le Nan-sou actuel, mais seulement dans les environs de Si-ngan et dans le Yun-nan.

Au 1x° siècle, la décadence de la dynastie des Tang, les insurrections dans la Chine propre, les grandes guerres dans le Turkestan entre Turcs et Tibétains et entre les diverses dynasties turques, l'occupation du Kan-sou par des princes tibétains, qui interceptaient les routes conduisant d'occident en orient et prélevaient des taxes ruineuses sur les caravanes quand ils ne les pillaient point, furent autant d'obstacles au développement de la colonisation musulmane. La conquête du pays de Khotan par une dynastie turque et musulmane à la fin du x° siècle mit

<sup>1.</sup> G. Devéria, op. cit.

<sup>2.</sup> Bushell: The early history of Tibet.

le Kan-sou en contact direct avec le monde islamique par Cha teheou, mais les Tibétains continuaient à couper les communications. Les Khotanais tentèrent de les rétablir par la force à la fin du xi<sup>e</sup> siècle sans que nous sachions rien sur le succès de leur entreprise; il est seulement probable qu'elle échoua, car nous retrouvons dans la suite les Hia aussi puissants que jamais. L'invasion des Kara Khitav et la conquête qu'ils firent du Turkestan oriental au xue siècle ne permit pas à l'islamisme de s'étendre beaucoup à cette époque. Au contraire, la destruction des Hia et la création de l'empire mongol, qui fit régner la sécurité sur les routes et une tolérance relative dans les esprits, donnèrent un nouvel essor à l'expansion des serviteurs du prophète. La population musulmane du Turkestan oriental, plus active et plus vivace alors qu'aujourd'hui, se répandit en dehors des limites de la langue turque, et Marco Polo constate en passant que Cha tcheou et Kantcheou contenaient des colonies islamiques importantes, originaires probablement de Khotan. Mais ce fut surtout lorsque Tourfan et Koumoul eurent été convertis manu militari, que, toutes les portes donnant entrée au Kan-sou étant désormais grandes ouvertes, les musulmans pénétrèrent en nombre dans cette province, qui, désolée durant des centaines d'années par des guerres incessantes et toujours exposée aux invasions ou aux incursions des barbares, était encore fort peu peuplée. Nous avons vu qu'aux environs de l'année 1380 une colonie de Tourfàn s'installa près de Si-ning et fut la souche de la population musulmane qui entoure cette ville, qu'en l'an 1528 une colonie de Koumoul s'installa à Sou-tcheou. Il n'est point douteux qu'entre ces deux faits certifiés par les auteurs chinois d'autres du même genre se produisirent, auxquels est due principalement l'islamisation de Kan-sou. Tourfan et Koumoul étant les centres musulmans les plus rapprochés, ce furent eux qui fournirent la plus grande part des colons et qui, par suite, imposèrent à tous leur légende locale.

En concluant, nous ferons remarquer que l'islamisation de Kan-sou est un fait de colonisation et non point de propagation religieuse. S'il y cut dans le commencement quelques conversions, surtout parmi

les Turco-mongols du nord elles ne durent jamais être bien nombreuses et cessèrent bientòt. L'élément chinois, ferme dans sa foi séculaire au culte ancestral, ne s'est point laissé entamer; il a toujours été absolument réfractaire à l'islamisme comme il l'a été aux différentes formes du christianisme, parce que ces religions ne pouvaient point s'accommoder des croyances et des traditions nationales. Aussi n'y a-t-il ni à craindre ni à espérer que la Chine accepte jamais aucune religion dérivée de la Bible et ce n'est pas plus par le Coran que par l'Évangile que cette contrée s'ouvrira à la civilisation occidentale. J'insiste d'autant plus fortement sur ce point que des idées différentes ont été exprimées sans aucun fondement, mais avec une certaine habileté d'exposition, qui a paru faire quelque impression sur beaucoup de personnes ignorantes des choses de Chine.

## ERRATA

| PAGL.        | LIGNE        | At HLU DE              | LII E                                     |
|--------------|--------------|------------------------|-------------------------------------------|
| _            | _            | -                      | _                                         |
| 10           | 13           | Outch Tourfán          | Ouch Tourfân                              |
| 21           | 21           | annexé                 | annexée                                   |
| 25 et 26     |              | Lob-nor                | Lob nor                                   |
| 26           | 8            | Loungt'ai              | Loung-t'ai                                |
| 29           | 26           | Tsang po               | T-ang-po                                  |
| <b>£ £</b>   | 26           | auteurs chinois        | auteurs arabes                            |
| 48 et passim |              | Boghra khàn            | Boghra Khàn                               |
| 72           | 20           | ces bergers            | de ces bergers                            |
| 77           | 26           | prescription           | prescriptions                             |
| 79           | 31 et passim | mollah                 | molla                                     |
| 100          | 26           | On les entre           | Le pantalon entre                         |
| 151          | 19           | considérés             | considérées                               |
| 156          | 10           | 4 fr 70 l hectolitre   | 4 fr. 70 par hectolitre de grain récolté. |
| 156          | 17           | Yakoub-Bek             | Yakoub Bek                                |
| 156          | 26-27        | Fortsyh                | Forsyth                                   |
| 186          | 27           | petits poids           | petits pois                               |
| 199          | 26           | par tonne kilométrique | par tonne et par 100 kilomètres.          |
| 201          | 11 et 14.    | par Ouroumtchi         | sur Ouroumtchi                            |
| 206          | 18           | Quaklı djir            | Quakhdjir                                 |
| 210          | 30           | Kin-seu                | Kiu-seu                                   |
| 211          | 12           | Ta ouan                | Ta-ouan                                   |
| 214          | 1            | grains                 | grames                                    |
| 230          | 18           | tcháyrek               | tchårek                                   |
| 241          | 10           | des legendes           | les légendes                              |
| 296          | 8            | de commerce            | du conmerce                               |
| 313          | 11           | grouklaahmk            | groukhlamak                               |

### $ERR\Lambda T\Lambda.$

| PAGE   | 14686        | AT LIEU D'        | LIRE                      |
|--------|--------------|-------------------|---------------------------|
| _      | _            | _                 | _                         |
| 318    | 12 et passim | tso               | ts o                      |
| 318    | 16           | Song-p an         | Soung-p an                |
| 329    | 8            | Nya-ta t san-po   | Nya-t-i-ts-an-po          |
| 330    | 5            | et Ta kiang du    | et du Ta kiang            |
| 331    | 7            | Tcho-skyab        | T`o-skyab                 |
| 551    | 19           | Nvam tcho         | Nyam-ts o                 |
| 332    | 19           | brevage           | breuvage                  |
| ****** | 32           | Kyky uopa         | Kyky Hopa                 |
|        | 8            | défunt :          | défunt (sans ponctuation) |
| 357    | 7            | qu imorte         | qu importe                |
| 367    | 6            | Gyé-rgoum-do      | Gyé-rgoun-do              |
| 402    | 14           | tsan-bt-an        | tsan = . btsan            |
| 406    | 11           | hulements         | hurlements                |
| 440    | 21           | fait              | faits                     |
| 442    | 26           | légat impérial    | légat impérial de Lha-sa  |
| 446    | 28           | du Soung-pan ting | de Soung-pan ting         |
| 452    | 9            | de Boulongir      | du B.                     |
| 455    | 24           | de Si-ning hô     | du S                      |

# TABLE DES MATIÈRES

| C       |       | ninois et ses habitants                                                                                                      |
|---------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| CHAPITR | Е 1.  | Présmbule. — Description générale du pays                                                                                    |
| _       | Π.    | La 1 100. Le type physique. Les origines aryennes                                                                            |
| _       | III.  | Les origines ethniques, suite. Les éléments non aryens. La turquisation                                                      |
|         | IV.   | Le developpement de la civilisation                                                                                          |
| _       | V.    | Le caractère                                                                                                                 |
|         | VI.   | L'habitition, le vêtement, la nourriture et l'hygiène.                                                                       |
|         | VII.  | La famille. La condition des femmes. L'éducation des enfants. Divertissements et coutumes diverses telatives à la vie privée |
|         | VIII. | Les classes sociales.                                                                                                        |
| _       | IX.   | L'agricellure, L'élevage, L'industrie,                                                                                       |
|         | X.    | Le conferce. Les voies commerciales anciennes et necernes. La monnaie.                                                       |
| _       | XI.   | La relig a et le clergé. Survivances des anciens cultes atérieurs à l'islamisme. Sorcellerie                                 |
|         | XII.  | L'admin-stration chinoise                                                                                                    |
| _       | XIII. | Politique extérieure de la Chine, Russes et Anglais,<br>Affaire lu Pamir,                                                    |

|         |       | habitants                                               |
|---------|-------|---------------------------------------------------------|
| Снарітв | е I.  | Description générale du pays                            |
| _       | II.   | Les habitants, type physique et moral                   |
|         | III.  | Aperçu historique                                       |
|         | IV.   | Vie matérielle                                          |
|         | V.    | La famille                                              |
|         | VI.   | Organisation sociale                                    |
|         | VII.  | État économique. Élevage, agriculture, industrie        |
|         | VIII. | État économique, suite. Le commerce et les routes.      |
|         |       | La religion. Survivances des anciens cultes. Les Pon-bo |
|         | X.    | Organisation du clergé                                  |
|         | XI.   | Administration et politique                             |

CHARTRES -- IMPRIMERIE DURAND, RUE FULBERT.

|   |   |   |   | • |   |
|---|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
| • | * |   |   |   |   |
| 4 |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
| • |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
| - |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   | • |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   | • |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
| • |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
| • |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   | - |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   | • |
|   |   | • |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   | • |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   | , |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
|   | • |   |   |   |   |
|   | • |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |
| • |   |   |   |   |   |
|   |   | , |   |   |   |

Archaeological Library,

212+8

Call No. 508. 351/Out/98e

Author-Delhins, Dutre

Uil

Title-Mission Dansla

Haute Asie 1.2

Borrower No. Date of Issue Date of Return